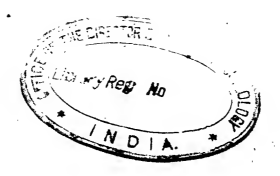
# GOVERNMENT OF INDIA ARCHÆOLOGICAL SURVEY OF INDIA CENTRAL ARCHÆOLOGICAL LIBRARY

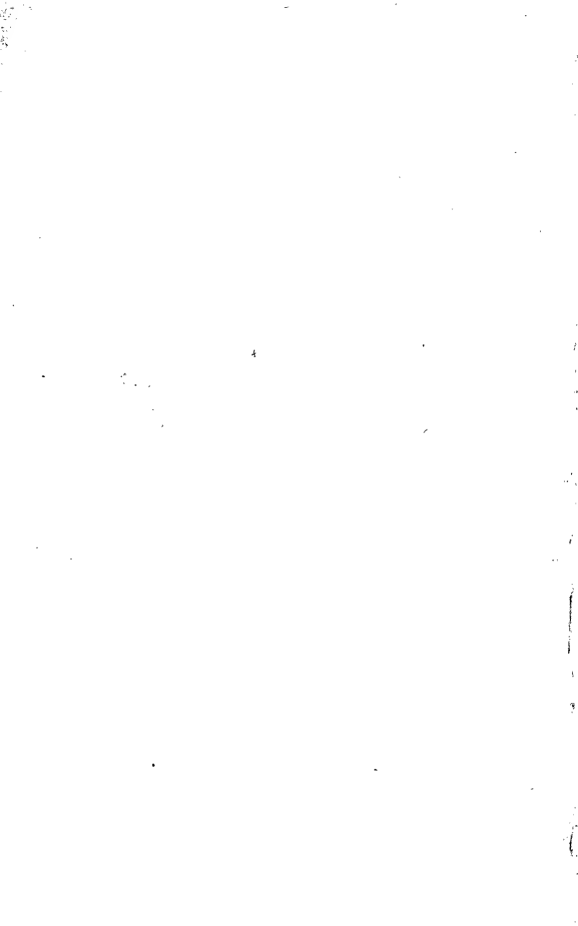
ACCESSION NO. 20663

CALL No. 913.5/cle

D.G.A. 79

PROBSTHAIN & CO.
Oriental Bocksellers
14. Bury Street
London W. C.





# RECUEIL D'ARCHÉOLOGIE ORIENTALE



CENTRAL ARCHAEOLOGICAL
LIBRANY, W DENHI.
Acc. No. 20663....
Date M. 5. 55.
Call No. ....913. 5 Cla.

#### RECUEIL

### D'ARCHÉOLOGIE ORIENTALE

#### § 1.

#### Le cippe phénicien du Rab Abdmiskar.

Un cippe de marbre blanc, élégamment taillé en forme d'obélisque, découvert à Sidon par M. J. A. Durighello et conservé aujourd'hui au Musée du Louvre, porte une inscription phénicienne de deux lignes qui a été étudiée autrefois par M. Renan <sup>1</sup>. La lecture matérielle est certaine:

הבינהת ז אש יתן עבדביכנר רבעברלספת דבשני בן בעלצלה לאדני לשלבון יברך

#### M. Renan a traduit ainsi:

Offrande faite par Abdmiskar.... fils de Backliche à prepareur Salman. Qu'il le bénisse!

Les quatorze lettres comprises entre le nom de l'auteur de la dédicace, Abdmiskar, et celui de son père Baalçilleh, constituent une très grosse difficulté; aussi M. Renan les donne-t-il en bloc dans sa transcription, sans se risquer à les couper en mots, et laisse-t-il le passage en blanc dans sa traduction, après avoir agité diverses hypothèses, sans s'arrêter définitivement à aucune. Il inclinait toutefois vers celle qui consisterait à admettre une faute du lapicide <sup>2</sup> — la grande ressource des épigraphistes devant une leçon embai rassante — et à comprendre: a fils de Abdlesept » (pour Abdnesept) <sup>3</sup>, suivi d'une épithète indéter-

- 1. Revue d'assyr. et d'arch. orient., t. II, p. 76 (1891).]
- 2. בן pour רב, à la première ligne.
- 3. Nom théophore, qui serait à expliquer par « serviteur » de la déesse égyptienne « Nesept ».

minée רבשבו. Il ajoutait, d'ailleurs, qu'il renoncerait volontiers à cette hypothèse « pénible », comme il l'appelait, si l'on réussissait à trouver un sens satisfaisant pour la qualification énigmatique רבעברלספתרבשנו, rapportée à Abdmiskar.

Ce sens, vainement cherché jusqu'ici par divers savants qui ont, après M. Renan, repris l'étude de ce texte, je crois être en mesure de le donner.

L'idée la plus naturelle, c'est assurément, comme le reconnaissait M. Renan lui-même, d'essayer de trouver dans ce groupe de lettres déroutant un titre se rapportant à Abdmiskar. M. Renan objectait, il est vrai, que ce serait un titre bien long, sans compter qu'il demeurait incompréhensible. Mais l'objection de la longueur ne porte pas; nous avons des exemples d'autres titres ou qualificatifs tout aussi longs, et même plus longs, et toujours intercalés, comme ici, entre le nom et le patronymique; c'est la place normale du titre. Cf. :

בדא כהן רשף הץ בן יכנשלם ב Bodo, prêtre de Recheph-Heç, fils de Yakounchalom.

יאש אשת בערתון עבר בת עשתרת בת שמעא יאש אשת בערתון עבר בת משתרת laach, femme de Baalatyaton (?), serviteur du temple d'Astarte, fille de Chem'a.

עבדמלקרת כהן אשמן עשתרת בן בדמלקרת כהן אשמן Abdmelkart, *prêtre de Echmoun-Astarte*, fils de Bodmelkart.

שפט אחרש אש צדן למיעמט בן שצפם Chophet, l'artisan, Sidonien, מֹבּיִז אָרָ (?) 6, fils de Chigipham.

Ces exemples, que j'ai pris au hasard et qu'il serait facile de multiplier, nous autorisent donc pleinement à chercher un titre,

- 1. Par exemple, M. Halévy (Journ. asiat., 1891, t. II, p. 13), qui propose la traduction suivante: « Offrande faite par Abdmiskar, chef (de l'administration) des voyageurs, pour augmenter la prospérité de Sénî, fils (ou des deux fils) de Ba'alşilleh, à son seigneur Salman. Qu'il le benisse! »
  - 2. C. I. S., Ph., no 10.
  - 3. Ibid., no 11.
  - 4. Ibid., no 245.
  - 5. Ibid., nº 274.
- 6. Cf. immunis perpetuus, dans une inscription de Lumbèse (C. I. L., nº 2714).

ou une série de titres, dans le groupe des quatorze lettres en litige séparant ici le nom du patronymique. La question est seulement de savoir quel peut bien ètre ce titre, jusqu'ici sans analogue.

Je propose de ne rien changer à la leçon lapidaire et d'accepter les coupes tout indiquées a priori : רב עבר לספת רב שני, abstraction faite de la valeur encore incounue des cinq mots obtenus ainsi.

Le premier de ces mots est visiblement rab « chef » ou, si l'on préfère, « archonte »; il est répété deux fois et, dans les deux cas, il se rapporte, selon moi, à notre Abdmiskar. Nous trouvons dans l'épigraphie phénicienne nombre de personnages portant ce titre de rab d'une façon absolue, sans qu'il soit spécifié de quoi ou de qui ces personnages étaient chefs. Ce pouvait ètre, selon l'occurrence, un titre religieux aussibien que civil, ou mème professionnel'. Je crois qu'il en est de même ici; Abdmiskar se dit rab d'une façon absolue. Seulement son titre répété, - nous verrons dans un instant pour quelle raison, - est successivement déterminé par deux mots, שגי et שני, qui se font pendant et s'éclairent l'un l'autre; ces mots n'ont pas trait, comme on pourrait ètre tenté de le supposer, à la nature même de la fonction, mais bien alafaçon dont Abdmiskar l'aremplie. Le verbe יבר «transire, præire, præterire » est employé pour indiquer que Abdmiskar est un ancien rab, « functus munere », littéralement « præteritus »2. Cf. l'arabe سابق, qui a exactement le même sens étymologique de præterire et s'emploie précisément pour désigner un ex-président ». ونس سابق : ex-président « A ce compte רב עבר signifierait tout simplement « ancien rab, exrab ».

Cette explication si naturelle de רב עבר, détaché du contexte, nous donne immédiatement la clef de l'expression, tout à fait parallèle, qui vient ensuite : רב שני. Je la traduirai non pas

<sup>1.</sup> רב כהגם ou רב כהגם « prètre en chef », ou « chef des prêtres », מֹמְעִנּבְּיָטֹּכֵּן מי « chef (du conseil) des Cent »; רב מפרם (chef des scribes »; דב הרש « artisan en chef », etc.

<sup>2.</sup> Dans l'hébreu post-biblique, ינבר, ענבר designe d'une façon genérale le « passé », par opposition au présent et à l'avenir.

comme on pourrait vouloir le faire par « second rab » ou « rab en second » ¹; mais bien, ce qui est tout différent, par « rab pour la seconde fois »; τω « secundus » a ici la valeur de « iterum, altera vice », peut-être même avec la force adverbiale qu'a en hébreu le féminin πω de ce même adjectif. C'est ainsi que les Romains disaient : consul iterum « consul pour la seconde fois ». Cf. l'inscription bilingue, grecque et palmyrénienne ² : γραμματέα γενόμενον τὸ δεύτερον « greffier pour la seconde fois »; τὸ δεύτερον = palmyrénien και γενόμενον τὸ δεύτερον φρόμειον τὸ δεύτερον φρόμειον τὸ δεύτερον « greffier pour la seconde fois »; τὸ δεύτερον = palmyrénien και ματά ματά ματά ματά ματά και l'organisation de l'ancienne synagogue juive à Rome, nous voyons des archontes « pour la deuxième fois » , δὶς ἄρχων ³ ou β΄ ἄρχων ³.

L'expression הבבל, retiant les deux titres qui, en réalité, n'en font qu'un, s'explique dès lors à merveille; c'est bien littéralement l'hébreu למבות formé de la préposition de de l'infinitif du verbe יסף, qui, à son sens primitif de « addidit, auxit », joint fréquemment celui de « iterum fecit ». C'est évidemment dans cette dernière acception de « réitération » qu'il faut prendre ici l'expression. On ne saurait manquer d'être frappé de voir nos deux mots מבות ביד ביד ביד שנות ידי , justement rapprochés, de la manière la plus lumineuse pour nous, dans un passage d'Isaïe (x1, 41). : יביף אדנו שנות ידי « le Seigneur (étendra) sa main de nouveau, pour la seconde lois » .

Notre inscription me paraît, en conséquence, pouvoir être ainsi traduite dans son ensemble:

« Ceci est l'offrande qu'a faite Abdmiskar, rab honoraire (et),

<sup>1.</sup> Cf. un δεοτεροστάτης de Baal Marcod dans une inscription de Syrie que J'ai fait connaître autrefois (Recurit d'archeologie orientale, vol. I. p. 103). Cf. en Afrique: « qui sacerdotum Apollinis primus erit secundusve »; « Sacerdos in loco primo »; « Sacerdos primus ». (°. I. L., vol. VIII, Suppl., n° 11796, 16406 et 14381.)

<sup>2.</sup> Recueil d'archéologie orientale, vol. II. p. 4.

<sup>3.</sup> Corp. inser. gr., nº 9910.

<sup>1.</sup> Garrucci, Cimitero degli antichi Ebrei, p. 47.

<sup>5.</sup> Ca. stele do Mesa, L. 2t : רכשת על דיבן, et C. L. S., aº 3, 1, 19.

<sup>6.</sup> Cf. Job, xLii, 10 : לבישנה, « il doubla ».

de plus, rab (pour la) seconde (fois), fils de Baaleilleh, à son seigneur Chalman. Qu'il le bénisse! »

Il ne serait pas impossible que ce fût à l'occasion même de sa réélection comme rab « iterum » qu'Abdmiskar ait cru devoir témoigner sa reconnaissance à son dieu de prédilection<sup>1</sup>.

Il résulte de là, en tout cas, un fait intéressant pour la connaissance de l'organisation sociale des Phéniciens: c'est que les rab, à la catégorie indéterminée desquels appartenait Abdmiskar, n'étaient pas nommés à vie et, de plus, qu'ils étaient rééligibles.

Pour l'origine possible du culte de Chalman à Sidon, voir mes observations dans mes Études d'archéologie orientale (vol. II, p. 48).

Quant à ce qui est du nom de la divinité mystérieuse Miskar, apparaissant dans la formation de celui de notre personuage Abdmiskar, je me hornerai, pour le moment, à signaler une coïncidence tout an moins curieuse, étant donné que, dans l'orthographe phénicienne, אבר ברבר ברבר בינו c'est qu'à Carthage, où le culte de Miskar paraît avoir été fort populaire, à en juger par les inscriptions, il y avait, selon certains auteurs anciens<sup>2</sup>, un sanctuaire de Muquestura, la déesse Memoria: cf. בבר. בבר « se sonvenir, remémorer ».

#### § 2.

## La grande inscription phénicienne nouvellement découverte à Carthage.

Les communications successives faites à l'Académie des Ins-

1. C'était peut-être le même cas pour le Bolana de Palmyre, qui, ainsi que je l'ai montré il y a quelque temps (Rech. d'arch. orient., t. II, p. 3), croit devoir rappeler, en faisant sa dédicace pieuse, qu'il a exercé à deux reprises successives la charge d'épimélète.

2. Voir les textes de Victor de Vite et de l'anonyme cités par Dureau de la Malle (Roch. sur la top. de Carthage, p. 172) : « in Carthagine, ouii causa, theatra, wdem Memoriw et viain que Celesti vocabatur funditus deleverant (il s'agit des Vandales). » Une variante (édit, de 1577 porte : « l'arthaginis cignam theatro wdem Memorie, » L'anonyme jone même sur le nom de cette desse Mémoire : « ipsauque ciam sine memoria suo (?) Vanda en m. que event t. »

criptions et Belles-Lettres par MM. de Vogüé et Berger¹ ont permis de se rendre compte de l'importance vraiment exception-nelle de ce nouveau texte dont nous devons la découverte au zèle infatigable du P. Delattre, et qui, par l'intérêt de son contenu autant que par son étendue, mérite d'être classé au premier rang de ceux que Carthage nous a livrés jusqu'à ce jour.

Néanmoins bien des points, quelques-uns essentiels, restent encore à élucider. J'avais déjà indiqué, à l'occasion de la communication de M. Berger, certaines solutions qui m'étaient suggérées à première vue par l'examen de l'excellente transcription tracée au tableau par mon savant confrère. Depuis, grâce à l'obligeance de M. de Vogüé, qui a bien voulu me confier la photographie à lui transmise par le P. Delattre, j'ai pu me livrer, de mon côté, à une étude plus approfondie de l'inscription, et j'en ai fait l'objet de plusieurs leçons au Collège de France. C'est le résultat de cette étude que je condense dans les pages suivantes. Je néglige systématiquement les parties du texte dont l'interprétation ne saurait souffrir de difficultés, pour ne m'attacher qu'à celles, trop nombreuses, qui jusqu'ici ont résisté à tous les efforts.

Je rappeller'ai préalablement que, la dalle portant l'inscription ayant été rompue en deux, il manque une notable partie de la fin des 9 longues lignes constituant le texte originel. Les pertes sont inégales; la rupture s'étant produite obliquement, les lacunes vont croissant de haut en bas. Je crois avoir réussi à déterminer à peu près l'étendue et aussi la nature de ces lacunes, grâce à une interprétation rationnelle, justifiée, si je ne m'abuse, par le travail critique dont je résume ci-dessous les points principaux.

Ligne 1. — Au lieu de lire le premier mot לרבת à la Dame », je serais tenté de vocaliser לרבת, au pluriel : «Aux (deux) <sup>3</sup> Dames »;

<sup>1.</sup> Séances des 18 février et 11 mars 1898.

<sup>3.</sup> Pour le pluriei faisant fonction de duel, on peut comparer, par analogie, la tournure hébraïque אַנְיבִים רבית « deux yeux fiers ». רבת, considéré comme une épithète signifiant littéralement « grande », serait traité ici en véritable adjectif, non susceptible comme tel de prendre la forme du duel.

le vocable s'appliquerait ainsi mieux aux deux déesses Astarté et Tanit, dont les noms suivent immédiatement.

L'association des deux grandes déesses phéniciennes, telle qu'elle se présente ici, n'est peut-être pas arbitraire; je me demande si elle ne repose pas sur une étroite parenté mythologique, analogue à celle qui existait entre Déméter et Coré, ou Rhea et Déméter<sup>1</sup>. Pour l'Astarté africaine, voir l'inscription de Ma'soùb<sup>2</sup>.

מקדשם חדשם « sanctuaires nouveaux » est peut-être à lire, non au pluriel, mais au duel : « deux sanctuaires », un pour chacune des deux déesses.

Je propose de restituer ainsi la fin de la ligne totalement détruite :

[ם פעל עם קרת חדשת דל ה. . . . ]

[« (les) a faits le peuple de Carthage, y compris les...?»]

עם קרת הדשת « le peuple de Gaulos » de l'inscription de Gozzo : cf., en dehors des inscriptions, la formule des monnaies phéniciennes de Carthage même. La justification de cette restitution est subordonnée aux observations qui seront présentées tout à l'heure à l'occasion du début de la ligne 5.

Pour la tournure employée ici, avec le sujet à l'accusatif précédant le verbe, sans article ni pronom démonstratif, cf. le début de l'inscription de Ma'soûb.

Cette restitution, comportant 24 lettres, implique pour les 8 autres lignes, semblablement mutilées, des lacunes croissant d'une ou deux lettres par ligne, étant donné l'angle d'obliquité de la cassure; soit, pour la ligne 8<sup>3</sup>, une lacune d'au moins 26 lettres, peut-être une trentaine en nombre rond. C'est sur cette

<sup>1.</sup> Sur ce point, qui aurait une importance capitale pour la connaissance du panthéon phénicien. voir mes Etudes d'archéologie orientale, vol. I, p. 149: La Tanit-Pené-Baal et le couple Démêter Perséphone à Carthage, et les vues que j'y avais déjà esquissées dans ce sens.

<sup>2.</sup> Recueil d'archeologie orientale, vol. I, p. 83.

<sup>3.</sup> Je ne fais pas entrer en ligne de compte la 9° et dernière ligne, attendu qu'il se peut, comme je le montrerai plus loin, que la fin de l'inscription n'allat pas jusqu'au bout de cette ligne.

base que je me suis réglé pour les restitutions ultérieures qui me semblent, d'autre part, indiquées ou confirmées par le sens et la marche générale du texte telle que je la conçois.

Ligne 2. — Pour élucider le mot énigmatique הרמיה qui, en tout cas, a les apparences d'un féminin pluriel (khartiyôt), il faut peut-être tenir compte du sens spécial de la racine arabe خرط tourner, travailler au tour »; il s'agirait alors d'objets « tournés », tels que des fûts de colonnes par exemple.

Le sens de la particule 57, répétée à satiété dans l'inscription, comme les item d'un inventaire notarié, n'est pas douteux; celui de « avec » (ou mieux « comportant, y compris ») s'impose ici, comme on l'a reconnu avec raison; il s'impose également dans les autres inscriptions<sup>2</sup> où ce mot avait déjà apparu et où on lui prêtait à tort celui diamétralement opposé de « sans ». L'étymologie n'en demeure pas moins fort obscure.

Une explication par l'araméen דיל n'est pas admissible philologiquement. Peut-être pourrait-on rattacher ce mot à la racine arabe מנו « tourner, entourer », par extension « englober »; peut-être plutôt à la racine דֹלה, arabe מני « pendu. être suspendu au bout d'une corde », comme l'est, par exemple, un seau, d'où le nom même du seau en hébreu et en arabe : בל, דלו , littéralement : pendulus, res pendula³. De ce sens, tout physique à l'origine, on a pu passer en phénicien au sens métaphorique, comportant entre deux choses un état de connexion étroite, de dépendance (l'image est sensiblement la même pour le dernier

<sup>1.</sup> Si tant est que ce mot ne soit pas d'origine étrangère, peut-être égyptienne? (Cf. yerti « taille de la pierre »?)

<sup>2.</sup> Par exemple l'article du grand Tarif de Marseille, portant exemption de droits (= ἀτέλεια) pour tout sacrifice qui sera opéré par le propriétaire même (?) des animaux, bétail ou oiseaux. Ce serait le cas des παραθώμια, qui, interdits dans certains sanctuaires grecs, pouvaient être licites chez les Carthaginois

<sup>3.</sup> Cf. la racine congénère דלר, à laquelle on rattache le mot דלה (si tant est que ce ne soit pas un dérivé direct de la racine ודלה), la « chaîne » du tisserand, c'est-à-dire les fils verticaux qui penduient. maintenus par des contrepoids. Il ne serait pas impossible que l'arabe לול (d'où בُעُل appendice, queue, ou traîne ») nous représentât la même racine, à un autre stade phonétique; s'est visiblement confondu un moment avec ذال comme le montre la tangence des sens dérivés « être abaissé »; or آج الله على المؤلفة الم

mot); cf., pour la génération des idées, en restant sur le terrain sémitique, les acceptions figurées des dérivés de la racine علق « être suspendu »: تعلق « dépendance », متعلق « qui dépend de, qui appartient à », etc... En se plaçant à ce point de vue sémantique, on pourrait regarder le أي phènicien comme équivalant à peu près à conjunctim.

est peut-être à lire au pluriel : « les ouvrages d'or »; pour l'emploi de l'article dans cette construction grammaticale, cf. l'hébreu כלו הכסף « les vases d'argent ».

La fin de la ligne devait comprendre encore au moins un groupe d'objets énumérés, groupe précédé, comme les autres, de la formule 573 « et conjunctim ».

Ligne 3. — Je doute qu'il faille chercher dans ביאדנם un simple pluriel de מאדן; je verrais plutôt dans בי le pronom suffixe pluriel joint à un mot (singulier ou pluriel), de sens indéterminé, au moins jusqu'à nouvel ordre; il n'y a guère d'autre moyen de rendre compte grammaticalement de la construction avec les mots בבקשם « ces sanctuaires », qui suivent immédiatement; ces deux mots doivent être, en réalité, une apposition au suffixe בי, apposition destinée à éviter une équivoque, ce suffixe ayant risqué, autrement, d'avoir l'air de se rapporter aux objets mentionnés dans le groupe immédiatement précédent, dans la lacune de la ligne 2, et non aux sanctuaires eux-mêmes. Je traduirais en conséquence : « et y compris les m..... d'eux, (= leurs m.....), (eux, c'est-à-dire) ces sanctuaires ».

Ligne 4. — עלם n'a, je crois, rien de commun avec l'hébreu

1. On pourrait à la rigueur considérer le groupe comme composé de בון אורן, les deux noun consécutifs étant représentés orthographiquement par un seul, frappé du daguech réduplicatif. Resterait à expliquer ce que pouvait bien être le ou les אונג des sanctuaires. On ne peut songer sérieusement au عادنة des Arabes.

Je rappellerai, pour mémoire, que, dans l'arabe vulgaire, on donne le nom de maouazin , aux arcatures faisant portiques autour de l'esplanade intérieure (sahên) de la Koubbet es-Sakhra de Jérusalem; il s'y rattache, il est vrai, une lègende roulant sur le mot mizân « balance »; il ne serait pas impossible, toutefois, que le mot fût un ancien terme technique d'architecture et la légende le résultat d'une étymologie populaire. Cf. le grec στάθμος « balance » et, aussi, « pied-droit d'une porte ».

אַנלים « portique », dont on l'a rapproché ; j'v vois tout simplement un mot pluriel signifiant escaliers, congénère de l'hébreu שילה, עלה. pluriel ינילות; la seule différence, c'est que les Phéniciens employaient la forme masculine au lieu de la forme féminine. Nous ne devons pas être trop surpris de ce changement de genre; nous savons en effet, qu'il y avait divergence entre les Phéniciens et les Hébreux sur le genre de plusieurs mots communs aux deux vocabulaires. N'avons-nous pas d'ailleurs, en hébreu même, la coexistence des deux genres au pluriel pour toute une catégorie de substantifs, notamment pour un mot appartenant au même ordre d'idées : פעמום et פעמום « degrés, marches »? A remarquer que בעמם est justement employé avec ce sens de « marches » dans l'inscription de Carthage (C. 1. S., nº 175 : בימם ז דל בעמם « ce matbeakh à degrés »)1. Je traduirai, en conséquence, ici : « et y compris les escaliers qui sont devant ces sanctuaires, (ou « devant le sanctuaire de... »). Il semble que, dans cette longue énumération, on ait procédé du centre à la périphérie. La lacune de la ligne 3 contenait apparemment encore un autre groupe (le 5°, à mon compte) précédé de bri « et y compris ».

Ligne 4.— הדה est bien embarrassant, et je n'ose rien proposer pour le moment. On voudrait pouvoir lire matériellement who a œuvre », qui conviendrait assez bien; mais la photographie semble bien montrer un zain et non un chin. L'emploi du relatif west intéressant; cette forme paraît se distinguer de who, en ce qu'elle ne se combine jamais avec un verbe, exprimé ou sousentendu (ce qui est, au contraire, le propre de who), mais qu'elle marque toujours une relation directe entre deux noms, généralement entre deux noms propres. Les exceptions apparentes qu'on pourrait invoquer reposent sur des lectures douteuses<sup>2</sup>.

<sup>1.</sup> Pellegrini (Studii d'epigrafia fenicia, p. 95), toutefois, y voit les « pieds » d'un meuble, d'une table ou τράπεζα de sacrifices.

<sup>2.</sup> C. I. S., 144. — Au no 226 ... DEW W DUDE a été traduit, il est vrai, par « quod vovit Pasnaamus qui fuit suffes ». Mais je me demande si ce w ne rentre pas dans l'analogie générale, et si ueu n'est pas ici le nom propre Chophet : « Pasnaam (client ou fils) de Chophet ». Soit dit en passant, il serait possible que dans ce nom curieux de Pusnaam, qu'on a rapproché de celui si populaire de Naampaam, en prétantà de le sens de mus.

Il n'est pas démontré qu'il faille comprendre : « qui viennent, ou viendront sur le haraz de ces sanctuaires ». Il se pourrait que haraz fût le sujet et non le régime indirect du verbe, et que la préposition proposition propos virtuel, non écrit, suivant les errements de l'orthographe phénicienne. La phrase aurait alors une valeur toute différente : « sur lequel vient le haraz de ces sanctuaires ». Sans doute, ce n'est là qu'une possibilité, mais il y a lieu de la mettre en ligne de compte. Dans ce cas, l'incompréhensible 777 ne désignerait pas un objet quelconque, mais une certaine chose susceptible de mouvement propre (théorie, procession?); il pourrait s'agir alors. dans la lacune précédente, de quelque partie déterminée des sanctuaires ou de leurs dépendances (cour, atrium, plate-forme? ou mème les escaliers dont il vient d'ètre question et qui donnaient accès du dehors aux sanctuaires). Dans le cas contraire, si la première explication doit prévaloir, on peut toujours se demander si la préposition ילה n'est pas prise ici, comme elle l'est parfois ailleurs, au sens métaphorique, et s'il ne s'agirait pas de quelque clause visant l'avenir, de travaux additionnels qui pourraient être faits éventuellement, en sus de ceux qui viennent d'être relatés.

Le groupe וכמשחגר, qui se présente ensuite, est, à première vue, absolument déroutant. J'avais, dès l'origine, proposé de reconnaître dans בבי le במשם de l'inscription de Ma'soùb בבי אשר, hébreu : « et pareillement, et de même »; et cette solution partielle de la difficulté a paru acceptable. Reste חוב, qu'on prenait toujours pour un substantif¹; je crois, au contraire, que c'est un verbe, ce qui change du tout au tout l'économie générale de la phrase. Mon sentiment est que nous avons ici une coupe fondamentale du texte, marquée précisément par l'intervention de cette particule caractéristique ².

<sup>1.</sup> Cf. حجر « mur d'enceinte, digue », et en particulier le mur d'enceinte de la Ka'aba du côté nord.

<sup>2.</sup> בראש joue sensiblement le même rôle dans l'inscription de Ma'soùb et annonce la mention d'un second travail de construction distinct du premier.

Voici comment je comprends les choses. La mention de la construction des deux sanctuaires et la longue énumération de tout ce qu'ils contenaient, ou de ce qui en dépendait, sont terminées; l'inscription aborde maintenant un autre ordre de travaux, travaux purement civils, tout à fait distincts des précédents qui ont un caractère religieux; ceux-là n'ont de commun avec ceux-ci que le fait d'avoir été entrepris et exécutés simultanément par le peuple de Carthage. Il s'agit, à présent, de la construction d'un mur d'enceinte, ayant apparemment une valeur stratégique ' et englobant dans la ville une certaine colline dont le nom, malheureusement pour notre connaissance de la topographie de l'antique Carthage, est irrémédiablement perdu. Je propose de traduire ainsi: « Et pareillement, il (le peuple de Carthage) a entouré<sup>2</sup> d'une enceinte la chomerat (ou « les chomerot ») pour (protéger) la colline de ..... " » Cf., pour la construction grammaticale, le passage de Il Chron., xxxIII, 44, relatif au mur d'enceinte élevé par Manassé en vue de protéger la « ville de David »: יונה לעיר דוד « il a construit le mur à l'extérieur pour la ville de David ».

L'énumération des travaux s'arrêtait là.

Ligne 5. — Dans la lacune finale de la ligne 5 devait se trouver, selon mon sentiment, l'indication suivante : « et toute la dépense de ces travaux (à savoir : 4° les deux sanctuaires; 2° le mur d'enceinte) a été faite par le peuple de Carthage tout entier (כל כם קרת חדשת). » Ces trois derniers mots, que j'ai déjà proposé de restituer à la fin de la ligne 1, devaient réapparaître ici; c'est grâce à eux que j'explique d'une manière satisfaisante, si je ne m'abuse, l'expression par laquelle débute la ligne 5; cette expression ne se rapporte pas, comme on pourrait le penser, à des cho-

<sup>1.</sup> C'est ce que paraît impliquer l'intervention du mot שבירה « custodia, φυλαχή». C'est un travait de fortification.

<sup>2.</sup> Il y a là probablement une construction un peu prégnante : « Il a fait le mur de fortification entourant la colline. »

<sup>3.</sup> N'était l'intervention de l'article, on pourrait être tenté de compléter מבר האן שבן « la colline d'Echmeen », en se rappelant le fameux sanctuaire de l'Esculape phénicien qui s'envent : u semmet de Byrsa.

ses faisant partie des sanctuaires décrits, — cette description est close depuis longtemps, — elle se rapporte à des personnes.

Je propose, en conséquence, de restituer en partie et de comprendre ainsi, en mettant un point final après : « la colline de..... » :

$$[-$$
 פו פו מים קרת הדשת בן עם כל יי....... פו פו פו פו פו פו פו פונד אדרנם ועד צערגם ..... ו אדרנם ועד אינים ועד פונד.

Et (la dépense a été faite) par le peuple de Carthage tout entier, depuis les' (plus) grands jusqu'aux (plus petits).

Je comparerai Jérémie, xiv, 3, qui offre de frappantes et littérales ressemblances: מיהו שלהו צעיריהם שלהו צעיריהם שלהו איריהם שלהו או אולים שלהו איריהם שלהו או אולים של הוא אולים של הוא אולים של א

Je n'ai pas besoin de faire remarquer combien cette mention de la dépense faite pour les travanx est dans les habitudes antiques. Qu'on se rappelle la teneur des inscriptions grecques officielles ayant trait à des actes du même genre. Ici, c'est une contribution générale de toutes les classes du peuple de Carthage qui a fait face aux frais.

Après l'indication de la dépense et de ceux qui l'ont supportée, vient tout naturellement la date : « Au mois de Haiyar, étant sufètes : « Abdmelkart et N.... 2 ». L'année est, comme à l'ordinaire, indiquée par la mention des deux sufètes qui lui donnaient leurs noms ; ces sufètes éponymes formaient couple comme les consuls romaius qui jouissaient de la mème prérogative. Le petit mot  $\Box$ , qui précède, est très embarrassant ; je crois bien qu'if faut le rattacher à ce qui suit et non à ce qui précède. J'avais tout d'abord songé à le rapprocher de l'assyrien limmou, qui désigne justement les magistrats éponymes de l'année; mais j'ai aussitôt écarté cette hypothèse, bien qu'elle eût paru

<sup>1.</sup> III « peuple » est un collectif qui explique suffisamment l'emploi du pluriel pour les mots ou suffixes qui s'y rapportent; la chose est tout à fait conforme à l'usage de l'hébreu.

<sup>2.</sup> Le nom du second sufete, cellègue d'Abd Melkart, est détruit.

assez séduisante à M. Berger. J'ai, en effet, fait remarquer que, dans ce cas, le mot en question devrait être placé après le nom du mois et avant le nom même des sufètes. Or, il précède le nom du mois : ce doit donc être autre chose. Mais quoi? L'observation suivante va peut-être nous mettre sur la voie.

Ligne 6. — Le groupe par lequel débute cette ligne בששששש semblerait devoir se décomposer, à première vue, en שבשש שבשי « il juge » ou « il jugera le jugement »; la tournure aurait uue excellente physionomie hébraïque et l'on comprend qu'elle ait pu sourire à mon savant confrère, bien qu'on ne voie guère le moyen de la faire cadrer avec le contexte. J'estime toutefois que ce n'est là qu'un mirage et je conçois les choses tout autrement. Je couperai ainsi : שבש השבש ה'. etc., et je traduirai : «.... étant sufètes, Chophet et Hanno, fils de, etc... » שבש n'est pas ici, comme on l'a cru, le substantif signifiant « sufète », mais bien un nom propre d'homme; beaucoup de Carthaginois ont porté ce nom de Chophet; c'est ainsi que, chez nous, on peut fort bien s'appeler « M. Juge »; notre inscription nous fournit elle-même, un peu plus loin, à la ligne 8, un exemple topique et tout à fait certain de ce nom : « 'Azroubaal, fils de Chophet ».

Nous obtenons ainsi une formule : « étant sufètes, Chophet et Hanno », qui est l'exact pendant de celle que nous avons relevée à la ligne immédiatement précédente : « étant sufètes, 'Abdmelkart et N... »

Il résulte de là une conséquence capitale pour l'interprétation générale du texte; c'est que nous avons non pas une date, mais bien deux dates. L'existence de cette double date ne peut s'expliquer logiquement que d'une façon : la première date est celle du commencement des travaux, la seconde celle de leur achèvement. La chose se conçoit fort bien : ces travaux étaient considérables; ils comprenaient, d'une part, l'édification de deux grands sanctuaires avec tout ce qu'ils contenaient; d'autre part, la construction d'un mur d'enceinte couvrant une partie de la ville. Il est clair que de tels travaux de bàtisse ont dù durer plus d'un an, probablement plusieurs années. D'où l'explication des deux

dates, initiale et finale, et, l'exercice des sufètes n'embrassant normalement qu'une année, l'apparition dans la seconde date d'un nouveau couple de sufètes.

Nous sommes donc désormais en possession de ce qu'on pourrait appeler le premier jalon de la chronologie punique, puisque nous pouvons enfin, ce qu'on n'avait pu faire jusqu'ici, établir, à une distance encore inconnue il est vrai, deux années sufétiques dans un ordre relatif l'une par rapport à l'autre. De là à la reconstruction des fastes sufétiques de Carthage, il y a loin, certes; mais la première pierre est posée, une pierre d'attente qui, espérons-le, ne nous fera pas attendre trop longtemps les suivantes, pour peu que le P. Delattre soit encore favorisé par la chance.

Si cette vue est juste, il s'ensuit de plus quelque chose de fort intéressant : c'est que la seconde date devait être rigoureusement symétrique de la première et, par suite, contenir comme elle l'indication non pas seulement de l'année sufétique, mais aussi celle du mois; en outre, ce mois devait, dans la seconde formule, occuper la même place que dans la première, c'est-àdire précéder immédiatement le mot production « étant sufètes ». Or, dans le second cas, le mot en question est précédé d'un yod, la lettre par laquelle débute la ligne 6. J'en induis que ce yod est la fin du mois disparu, dont le commencement terminait la ligne 5 mutilée. Nous connaissons aujourd'hui presque tous les mois composant le calendrier phénicien; aucun d'eux ne se termine par un yod. Je me hâte de dire qu'on ferait fausse route si l'on songeait au mois de Tichri, ce mois appartenant au calendrier chaldéo-assyrien, dont l'usage a prévalu plus tard en Syrie, mais qui ne semble pas avoir été adopté par les Phéniciens. Nous savons, par les inscriptions mêmes, que le calendrier phénicien, au moins sous le rapport onomastique, n'avait rien de commun avec celui-là, tandis qu'il présente d'étroites affinités avec le vieux calendrier israélite qui, lui, a été remplacé ultérieurement par le nouveau calendrier originaire des bords du Tigre et de l'Euphrate. Il est à présumer que ce mois phénicien terminé par un yod est un de ceux que nous n'avons pas encore rencontrés

dans les inscriptions; mais il nous sera peut-être révélé un jour par quelque nouvelle trouvaille. Nous verrons si l'événement donnera raison à cette prévision et si le calendrier phénicien possédait réellement, comme je suppose d'ores et déjà, un mois dont le nom se terminait par un yod¹.

La teneur des lignes 5-6 pourrait donc, dans son ensemble, être rétablie à peu près comme suit : « A été commencé à au mois de Hayar, étant sufètes : 'Abdmelkart et N..... [fils de; et a été fini au mois de .........i, étant sufètes : Chophet et Hanno, fils de, etc.....»

1. Je crois rendre service à ceux que pourrait intèresser la question, en dressant ici le tableau des mois phéniciens connus jusqu'à ce jour et épars dans diverses inscriptions :

(ler?). בשש הבד, dont j'ai proposé d'interpréter le nom par : le mois « du sacrifice des Soixante », comparable à l'Hécatombaion hellénique, et qui était peut-ètre, si ce rapprochement a quelque fondement, le premier de l'année phénicienne (d'autant plus que. jusqu'à présent du moins, nous n'avons pas rencontré le correspondant du mois de Abib, premier du calendrier proto-israélite avec lequel le calendrier phénicien offre de si remarquables affinités);

VI פעלת Phaalot (precédant immédiatement Etanim; voir les tablettes de Chypre;

VIº DINN, Etanim nom identique à l'Etanim proto-israélite que nous savons avoir été le VIIº mois de ce dermer calendrier;

VIIIe 52, Boul, identique comme nom au VIIIe mois proto-israelite.

Viennent ensuite, mais dans un ordre sur lequel nous n'avons jusqu'ici malheureusement aucun indice : מברב Merpha et (מברב שב Merpha et (מברב Merphaim (lesquels, malgré la grande similitude des noms, étaient peut-être distincts); (3) מבר (3) במדע (14) במדע Merpha'; (5) הזיר Haiyar; (6) בידוח Marzeah; (7) זיר Ziaw (lecture matériellement douteuse; si elle est exacte, ce mois pourrait être זיר Ziw, ll' mois du calendrier proto-israélite).

Cela ferait donc, tout compté, 11 mois sur 12; le 12° mois pourrait être celui dont je soupçonne l'existence dans notre inscription, à moins qu'on ne veuille prétendre que le 77 hébreu était orthographie 77 en phénicien.

Je crois devoir ajouter, pour mémoire, à cette liste le mois (Laodice), qui me semble toujours, bien que cette idée n'ait guère fait fortune, avoir été le noin donné par adulation, à l'époque des Séleucides, au mois embolime qui vraisemblablement devait venir s'ajouter, à certaines époques, aux douze mois courants du calendrier phénicien, si, comme cela est présumable, ce calendrier était originairement lunaire.

2. Peut-être même, qui sait? est-ce bien là le sens à attribuer à l'énigmatique , qui aurait pour pendant, dans la lacune, and « et a été fini ». Je reviendrai ailleurs sur les considérations philologiques qu'on pourrait faire valoir en faveur de cette dernière conjecture. (Cf. C. I. L., n° 46 et 165.)

Vient ensuite l'énumération des principaux fonctionnaires civils et religieux, qui étaient en charge à l'époque de l'exécution des travaux. Il est probable que ces fonctions n'avaient pas le caractère annuel de celles des sufètes; nous voyons même par les généalogies que plusieurs de ces charges étaient héréditaires, ce qui tendrait à faire croire qu'elles pouvaient être à vie; par conséquent ces dignitaires ne figurent pas là à titre strictement chronologique, mais plutôt honorifique. Le rab mentionné en première ligne, tout court, était peut-être bien le ירב מאת, dont j'ai retrouvé le titre en toutes lettres dans une autre inscription phénicienne, le « chef » du fameux Conseil des « Cent » de Carthage.

Lignes 6-8. — Énumération d'une série de fonctionnaires de l'ordre civil, avec des généalogies plus ou moins longues; il est probable que, dans les lacunes finales des lignes, se cachent divers autres titres disposés toujours de la même façon, c'est-à-dire précédant immédiatement le nom du ou des personnages : « étaut.. (fonction)..: un tel ou tels et tels » 2; quelques-uns formaient peut-être également couple.

Ligne 8. - Nous arrivons à la mention des dignitaires religieux : רב כהגם « étant grand-prêtre, archiereus ». Il n'est pas impossible que l'on doive lire au pluriel ou au duel : « étant grandsprêtres ». Il s'agirait alors non pas d'un, mais de deux grandsprêtres, correspondant aux deux sanctuaires des deux déesses Astarté et Tanit. Cela rendrait mieux compte de l'étendue du texte embrassant (fin disparue de la ligne 8 et commencement de la ligne 9) une quarantaine de lettres; autrement, nous aurions une généalogie bien longue s'il ne s'agissait que d'un seul grandprêtre.

Ligne 9. — On observe entre le bord de la dalle brisée et la dernière lettre visible, à gauche, un petit espace vide où rien n'a jamais été gravé. Il se pourrait que ce petit blanc fût un in-

Cf. Bulletin de l'Académie des Inscr. et Belles-Lettres, 1897, p. 548.
 C'est l'équivalent du participe au génitif, précidant également le nom du onctionnaire, dans les formules similaires de l'épigraphie grecque.

dice que le texte originel s'arrêtait là et n'occupait pas la totalité de la ligne 9; ce serait alors autant de moins de perte à regretter. Si, au contraire, l'inscription reprenait après ce petit blanc, dont il convient en tout cas de faire état, il est à croire qu'elle se terminait par une clausule qui ne faisait pas corps avec la dédicace proprement dite, peut-être quelque formule d'invocation religieuse.

Cette dernière ligne présente une grosse difficulté pour laquelle j'aurais aussi une solution à proposer. Après les mots : «[Baa]l-chillek, grand-prêtre », par lesquels elle débute, vient ceci : מבלה בן הבבעל, qu'on a proposé de rendre ainsi : « et Baalharach 'Akboram, le questeur, fils de Hannibaal ».

Cette lecture et cette interprétation me paraissent de nature à soulever plusieurs objections. D'abord, le magistrat en question aurait porté un double nom, ce qui est passablement insolite à Carthage; de plus, si le second de ces noms, 'Akboram, est bien connu dans l'onomastique punique, il faut avouer, par contre, que celui de Baalharach a une physionomie suspecte. Parmi les innombrables noms théophores composés avec celui du dieu Baal, ou d'un autre dieu, nous n'en avons jamais rencontré jusqu'ici où intervienne le thème verbal win. Ensin, le nom du fonctionnaire devrait, suivant la tournure constamment employée jusqu'ici, être précédé et non suivi du mot indiquant la fonction : « et étant questeur : Baalharach 'Akboram. » A mon avis, il faut comprendre teut disséremment, en coupant en deux ce prétendu nom propre : "acceptation de l'œuvre : 'Akboram, le, etc.... »

Les inscriptions phéniciennes, en particulier celles de Carthage, nous offrent assez fréquemment le nom de métier dérivé de ce radical : הרש, harrâch « l'artisan, l'artiste » (au singulier et au pluriel); cela implique que les Phéniciens devaient connaître également le substantif abstrait congénère « œuvre », tel qu'il semble avoir été usité en hébreu . Pour ce qui est de par ce qu'il semble avoir été usité en hébreu .

<sup>1.</sup> S'il y a quelque doute sur la forme masculine אהרש, il n'y en a pas, en tout cas, sur la forme féminine הרשת.

dans l'acception tout humaine de « maître », et non pas du dieu « Baal », nous avons déjà trouvé dans les tarifs puniques l'expression בעל הזבח « le maître, (l'auteur) du sacrifice ». Quant à l'absence de l'article dans le second substantif, il suffit de se rappeler l'expression בעל יבים dans les plaquettes de comptabilité religieuse de Chypre, et les locutions hébraïques בדל שנה « maître de poil = velu », בעל הצים « maître de flèches = archer » 1, etc. Littéralement בעל הרש voudrait dire non pas « maître de l'œuvre », mais « maître d'œuvre »; il y a là une nuance, qui n'en conviendrait que mieux à l'interprétation que je propose. L'expression serait presque littéralement équivalente à notre vieux mot maître de l'œuvre, pour « architecte ». Il faut remarquer, en outre, que la tournure ainsi conçue répondrait absolument à celles que nous avons relevées jusqu'ici, le nom de la fonction ou de la charge précédant immédiatement le nom de celui qui en est investi: « Étant sufètes: tel et tel. — Et étant rab: un tel. — Et étant grand-prêtre : un tel »...; l'analogie est entraînante : « Et étant maître d'œuvre : 'Akboram ». Rien de plus naturel, selon les idées antiques, qu'après l'énumération des divers fonctionnaires pendant l'exercice desquels les travaux d'utilité publique ont été exécutés, vienne la mention de celui sous la direction technique duquel ils l'ont été 2.

Je dis « technique », c'est à dessein. Je doute fort, en effet, qu'il faille conserver au titre de z'z, qui s'est déjà rencontré ailleurs et qui accompagne ici le nom de 'Akboram, le sens qu'on

<sup>1.</sup> Remarquer qu'on dit aussi bien en hébreu, avec ou sans article : בעל מיט « maître d'aile » et בעל הכנפים « maître des deux ailes », pour « volatile ».

<sup>2.</sup> Cf. à la fin du nº 132: « étant chomer du mahçab, un tel. » Là encore, les analogies de l'épigraphie grecque peuvent être invoquées. Un exemple entre cent, noté au hasard de mes dernières lectures : dans une des inscriptions du Didymeion de Milet (Haussoullier, Rev. de Phil., XII, p. 113), après la mention du stéphanophore, du prophète, des trésoriers, vient celle de l'architecte, άρχιτεκτονούντος Μαιανδρίου, et de l'épistate de la construction, ἐπιστατήσαντος τῆς οἰκοδομίας του ναού. 'Akboram me paraît avoir été à la fois l'architecte (ὑνεπ) et l'épistate (ὑνεπ) des travaux exécutés à Carthage — architecte de son état, directeur des travaux dans la circonstance.

lui a attribué jusqu'ici et qu'on lui attribue encore, à savoir celui de magistrat chargé des finances, une sorte de quæstor classicus, directeur de l'ærarium. Assurément, on a avec raison rattaché ce mot à DE, pilles, peles, « peser, balancer »; le pôles,
ou peut-être mieux pallâs, est vraisemblablement celui qui se
sert du peles, de la balance; c'est là-dessus et sur le fait qu'on
avait l'habitude de peser le métal, monnayé ou non, servant aux
payements, qu'on s'est appuyé pour conclure que le pallâs devait
être un magistrat ayant charge du trésor, le payeur ou receveur,
un questeur, un raplas, comme qui dirait le Wagemeister (ce
dernier rapprochement, assez spécieux, a même été fait). J'ai
peine à souscrire à cette explication; le passage même de notre
inscription, tel du moins que je le comprends, me paraît en comporter une toute différente pour le mot en litige.

Le peles était la balance, d'accord; mais il y avait balance et balance; il ne faut pas perdre de vue qu'on a donné, chez bien des peuples, ce nom de balance aux instruments servant non pas seulement à peser, mais aussi à niveler, au niveau de maçon qui, autant que la règle et le compas, était l'instrument fondamental de l'architecte antique; libra et libeila avaient ce double sens chez les Romains; il a encore aujourd'hui chez les Arabes il avait également chez les Israélites. Je crois qu'il en était de même chez les Phéniciens et que le pallâs était celui qui se servait de la libella, non pour peser, mais pour mesurer, mettre de niveau; c'était un librator, ingénieur ou architecte, ce qui est tout un chez les anciens. Je rappellerai même que nous avons plusieurs images authentiques du niveau punique sur des fragments de stèles, malheureusement anépigraphes 2 ou mutilées, qui ont été publiées dans le Corpus 3, et où l'instru-

<sup>1.</sup> lis l'appliquent même au baromètre, ميزان الهوا « la balance de l'air ». It est superflu de faire remarquer que notre mot niveau lui-même n'est autre chose qu'un rejeton déformé de libella: ef. le vieux mot liveau et l'anglais level.

<sup>2.</sup> Autrement, comme ces représentations sont visiblement des attributs de métiers, on aurait pu voir si les textes afférents parlaient d'un pullas.

<sup>3.</sup> C. I. S., sous les nos 349 et 409, trois exemples.

ment est représenté, avec toute la précision et tous les détails désirables, sous la forme classique du triangle isocèle, avec sa traverse en A et son fil pendulaire armé de sa petite masse de plomb. Le nom phénicien de cet instrument devait être peles, comme son nom hébreu était michgoleth, tous deux signifiant « balance ». Notre dernière plirase équivaut donc, suivant moi, en substance, tout simplement à ceci : « Et les travaux susdits ont été exécutés sous la direction technique de 'Akboram l'architecte, fils de Hannibaal ».

Ici encore, il faut envisager la possibilité de lire בתרש, au pluriel, ou duel, construit: « Et étant maîtres d'œuvre »; dans ce cas le texte aurait contenu la mention de deux hommes de l'art, au moins, ayant coopéré aux travaux, notre 'Akboram, librator de son métier, et peut-être un autre, chargé plus spécialement, par exemple, de la partie décorative. Mais, sur ce dernier point, tout dépend de la question de savoir si la 9e et dernière ligne s'arrêtait à la cassure ou continuait au delà. Il semble, d'ailleurs, plus naturel a priori qu'il n'y ait eu qu'un seul rab des travaux.

Je n'ai pas besoin d'ajouter que le sens nouveau que je propose d'attribuer au mot pallas est applicable aux autres inscriptions où il s'est déjà rencontré 1; il y désignerait non pas une fonction publique, mais un métier.

Cette interprétation me paraît également de nature à jeter une certaine lumière sur divers passages bibliques 2, et, de leur côté, ces passages, rationnellement expliqués, tendent à confirmer par contre-coup la valeur que j'attribue dans notre inscription au mot discuté. Ces passages nous montrent le verbe בלם « peser » employé dans une métaphore toute particulière et, à première vue, assez singulière, peser le chemin : « Il a pesé le chemin pour sa colère; tu pèses le chemin de la vie; tu pèses le chemin du juste; il pèse toutes ses voies; pèse le chemin de tes pieds ». Le sens évident est « aplanir, frayer ». Mais comment y est-on ar-

C. I. S., nos 40 et 356 (cette derniere de Carthage même).
 Psaumes L, 19; Isaïe, xvi, 7; Proverbes, tv, 26; v, 6 et 21.

rivé? Précisément par l'acception technique et spéciale que j'ai été conduit à attribuer à ɔˈɔ, peles; pilles, c'est « passer au peles », c'est-à-dire à la libella, au niveau, par conséquent « niveler, aplanir ».

Il se trouve, par une rencontre curieuse, qu'un des personnages de notre inscription porte le nom de *Echmounpilles*, nom théophore composé de celui du dieu Echmoun et, justement, de notre verbe bb. Certes, on peut, à la rigueur, conserver ici à ce verbe, si l'on veut, son sens propre de « peser » et considérer le nom comme signifiant « (celui qu')Echmoun a pesé ». Mais j'avoue que je préférerais le prendre dans son acception extensive de « passer au *peles*, au niveau », c'est-à-dire « mettre d'aplomb, en équilibre » <sup>1</sup>.

§ 3.

Le « mazrah » et les curiæ, collegia ou ordines carthaginois dans le Tarif des sacrifices de Marseille et dans les inscriptions néo-puniques de Maktar et d'Altiburos.

La grande inscription néo-punique de Maktar, si habilement déchiffrée par M. Berger<sup>2</sup>, débute par un mot, constitue une véritable énigme. S'appuyant, d'une part, sur le sens constant d' « orient », que ce mot ainsi vocalisé a, en effet, dans l'hébreu biblique, et, d'autre part, sur le dispositif général de l'inscription de Ma'soùb, que j'ai publiée autrefois<sup>3</sup>, mon savant confrère inclinait à y voir la désignation d'une certaine

<sup>1.</sup> Cf. le nom biblique בתונה, Yehoyaqim, Joachim, « (celui que) Jéhovah dresse ». N'était cette explication si naturelle, on aurait pu être tenté d'expliquer le verbe בלב, dans ce composé onomastique théophore, par l'assyrien palásou « regarder avec faveur »

<sup>2.</sup> Comptes-rendus de l'Acad. des Inscr. et Belles-Lettres, 1898, séances du 6 mai, 13 mai et 3 juin.

<sup>3.</sup> Recueil d'archéologie orientale, vol. I, p. 81.

partie orientale de l'édifice sacré auquel se rapporterait la dédicace, quelque chose d'analogue, comme il le disait ingénieusement, au *mihrâb* des mosquées arabes. Il proposait en conséquence, non sans hésitation d'ailleurs, de traduire ainsi:

etc... חמורה אש לדרת אש בנא מקדש הצרת

« Le mizruh, qui appartient à l'enceinte, (et) qu'ont bâti, (comme) sanctuaire de la haçrat, les, etc. »

La teneur du texte, pris dans son ensemble, m'engage à prêter à ce mot essentiel, qui est en quelque sorte la clef de l'inscription, une acception sensiblement différente, celle d'« assemblée» (curia, collegium, ordo, etc.). Ce serait, suivant moi, la définition même du groupe des fondateurs, dont les noms, mi-partie puniques, mi-partie romains, sont énumérés plus loin dans une longue liste. La tournure de la phrase initiale serait, dans ce cas, à changer du tout au tout:

L'assemblée de (ou « des »).... qui a construit le sanctuaire de la haçrat, etc.

Les mots אש לדרה, littéralement « qui est pour la . . . » ou « pour les . . . », suivant immédiatement celui de המדרה, déterminerait alors la nature et l'objet de cette assemblée, qui peut être religieuse, administrative ou même professionnelle. Je reviendrai sur ce point quand j'aurai bien établi le sens fondamental d' « assemblée » ou « association » pour מתדרה.

M. Berger s'est rallié d'autant plus volontiers à cette façon de voir qu'elle paraît rendre compte à merveille des expressions que l'on rencontre un peu plus loin dans l'inscription: שבות הבודה (colonne in) et בהבודה (colonne iv). Ces expressions, bien difficiles à comprendre si l'on voit dans le mizrah une certaine partie du sanctuaire, se traduiraient au contraire tout naturellement si l'on admet le sens que j'ai été amené à lui attribuer; la première: « noms (des membres) de l'assemblée », — c'est la rubrique introduisant la liste desdits membres; la seconde: « chefou président de l'assemblée », — c'est précisément le nom du personnage auquel se rapporte ce titre, qui ouvre la liste en question.

[Quant à] tout mazrah 1, tout chephah 2, tout mirzah-elim 3 et tous hommes qui feront un sacrifice [à titre collectif], ces hommes-là [n'auront à acquitter que] les droits d'un seul sacrifice, sur le pied du tarif étable dans l'inscription...

L'objet de cette disposition additionnelle devient ainsi d'une clarté parfaite. Les clauses précédentes (lignes 4-15) s'appliquaient toutes aux sacrifices offerts par un individu isolé. Il s'agit maintenant des sacrifices offerts par des groupes d'individus, associés dans certaines conditions. Le législateur - ce qui est tout à fait équitable - entend que ces groupes soient traités comme un individu; il leur confrère en quelque sorte la personnalité civile et religieuse. Les prêtres auraient pu être tentés, par une interprétation pharisaïque du règlement, d'exiger pour chaque sacrifice collectif autant de droits qu'il y avait de personnes associées. Prenons une espèce pour faire mieux saisir la chose. Il a été dit, par exemple (ligne 3), que, pour le sacrifice d'un bœuf, l'auteur du sacrifice aura à payer aux prêtres un droit de dix sicles. Or voici, je suppose, un groupe de vingt personnes, associées à un titre quelconque, qui se présente au temple pour y sacrifier un bœuf à frais communs. Doit-on, sous prétexte qu'il y a vingt dédicants, exiger de chacun d'eux la redevance de dix sicles, ce qui ferait la somme exorbitante de 200 sicles? Non, dit virtuellement le législateur; il y a vingt dédicants, mais il n'y a pas vingt sacrifices, - ce qui serait absurde, - il n'y a qu'un sacrifice. Le groupe doit être considéré comme formant une seule tête, un seul בעל הזבה « auteur du sacrifice » et, comme tel, il n'aura à payer que les frais d'un seul sacrifice, ainsi qu'ils sont fixés par le tarif général. על זבה אחד a été traduit à tort dans le Corpus par « pro singulo sacrificio », au lieu de « pro uno sacrificio ». Que l'on eût à payer les droits pour

<sup>1.</sup> Je reviendrai tout à l'heure sur l'interprétation de ces mots que je me borne pour l'instant à donner en transcription. Je vocalise, sans garantie bien entendu, מינה, mazrah, à seule fin de le mieux distinguer du mot hébreu mizrah « orient ».

<sup>2.</sup> Même observation.

<sup>3.</sup> Idem.

chaque sacrifice, individuel ou collectif, cela allait de soi et n'avait nullement besoin d'être spécifié; on comprend, au contraire, qu'on ait jugé utile de stipuler — et c'est ce que veut dire en réalité le tarif — que le sacrifice collectif serait taxé sur le pied d'un sacrifice individuel. Ici, comme dans les autres passages de l'inscription, אווי doit être pris dans son sens étymologique, réel et absolu, = unus; c'est justement de l'opposition du pluriel אורכים « hommes » et du singulier par définition אורכים que, jaillit, selon moi, la lumière sur ce passage jusqu'à présent si obscur.

Il résulte de là que le mot *mazrah*, désinissant le premier de ces groupes, ne peut avoir que le sens que j'avais été déjà conduit, par de tout autres considérations, à lui attribuer dans l'inscription de Maktar: « association, assemblée ». Les deux textes se confirment l'un l'autre.

Il doit en être de même logiquement pour les deux autres mots qui suivent arra; il est à présumer que, comme celui-ci, ils définissent certaines catégories collectives d'individus.

Le premier, new, chaphah, se rattache intimement à la racine d'où dérive le mot hébreu michpahah « famille, clan, gens », et aussi : « espèce, classe », par groupement naturel ou artificiel. Par exemple, dans la Bible , les scribes, etcle, forment des michpahah. Cf. aussi le « sacrifice de famille », nement des Jonathau parle à Saül , et qui rappelle d'une façon frappante le genre de sacrifice visé par notre tarif.

Nous ne serons pas très éloignés, je crois, de la vérité en le rendant ici par le latin *gens*, avec les diverses nuances dont ce mot est susceptible <sup>3</sup>, ou bien par « phratrie », si l'on veut insister

<sup>1.</sup> I Chron., n, 55.

<sup>2.</sup> I Samuel, xx, 29; cf. verset 6. Cf. aussi la racine חבם et le passage connu d'Isaïe, xiv, 1, qui implique pour le mot le sens de « agrégation ».

<sup>3.</sup> Cf. les diverses gentes ethniques qui apparaissent plusieurs fois dans les inscriptions romaines d'Afrique (voir C. I. L., t. VIII, index, et Suppl. passim, et Tissot, Géographie comparée de la province d'Afrique, 1, 456; 11, 599).

encore davantage sur l'idée familiale indiquée par l'hébreu congénère המשחם.

Reste la dernière expression ברזה אלם, mirzah-elim. La très grande ressemblance apparente des deux mots, מזרח, mazreah, et ברוה, marzeah, pourrait tout d'abord faire penser à une erreur du lapicide, qui aurait interverti le zain et le rech en voulant écrire de nouveau le premier de ces mots. Mais l'inscription est gravée avec soin, et une faute de ce genre est peu vraisemblable. En outre, on ne voit pas pourquoi, après avoir mentionné en premier lieu le mazrah, au sens tout à fait général d' « association », le rédacteur aurait cru devoir parler, immédiatement après, d'une espèce parliculière de mazrah définie par le mot elim qui lui est adjoint; ce serait presque une contradiction avec l'expression dont il vient de se servir : « tout mazrah »; l'expression implique tous les mazrah généralement quelconques. Tout nous invite donc à maintenir la leçon matérielle de la pierre, et à considérer הדות comme un mot différant radicalement de מזרח.

D'ailleurs, le mot mon existe en hébreu, et avec des acceptions assez appropriées à l'ordre d'idées que j'attribue au passage. Dans la Bible, marzeah est pris au sens un peu vague de « clamor gaudentium, jubilum » <sup>2</sup>. Mais les anciens commentateurs juifs connaissaient encore son sens véritable et primitif, celui de « festin, convivia » <sup>3</sup>, et c'est avec ce sens que l'employaient eux-mêmes, dans leurs écrits, les rabbins <sup>4</sup>, continuateurs de la tradition et encore témoins oculaires de la chose même définie par le mot : soit un festin en l'honneur des idoles, soit un

<sup>1.</sup> Il vaut peut-être mieux, comme on le verra tout à l'heure, réserver ce mot de « phratrie » pour מזרה = « curie »

<sup>2.</sup> Amos, vi, 7. — Jérémie, xvi, 5, emploie, au contraire, le mot en mauvaise part, à propos des cérémonies funéraires.

<sup>3.</sup> Ce sens résulte nettement, d'ailleurs, du contexte même du passage d'Amos cité ci-dessus.

<sup>4.</sup> Voir Gesenius, Thesaurus, et Levy, Neuhebr. Woerterb., s. v. מרזה et, ברזיהא.

festin funéraire, mais toujours un repas ayant un caractère marqué de solennité.

Je crois que, dans notre tarif, le mirzah-elim, littéralement : « mirzah de dieux », c'est-à-dire « mirzah divin », désigne également un festin sacré ¹ ou, plus exactement, le groupe des convives qui y prenaient part. Si cette vue est juste, nous aurions là, sous sa forme originale, la mention de ces fameuses syssities des hétairies, ces clubs de Carthage qui, comme nous l'apprend Aristote ², jouaient un rôle si considérable, aussi bien religieux que politique et mondain, dans la vie punique. Nous aurions là, en outre, vraisemblablement, l'origine du nom de marzeah porté par l'un des mois du calendrier phénicien, « le mois de la Syssitie » ³.

Le début du passage du tarif doit donc, à ce compte, être rendu ainsi :

1. Tepòv detarrov. Cf. les symposia sacrés, et, pour rester sur le terrain sémitique, le symposiarque des prêtres de Bel à Palmyre (Waddington, Inscr. gr. et lat. de Syrie, nº 2006 c). Cf. aussi les associations religieuses du type des thiases, éranes, orgéons, etc., pour la plupart d'origine orientale.

Je vois dans le beit marzeah de Jérémie, xvi, 5, l'équivalent du δείπνον, σύνδειπνον, συσσίτιον, et dans le beit michteh, qui lui fait pendant au verset 8, l'équivalent du συμπόσιον.

2. Aristote, Polit., II, 11, 3. Cf. les « circuli et convivia » dont parle Tite-Live, XXXIV, 61.

3. Décret phénicien du Pirée. Il n'est pas absolument démontre, au surplus, que moi soit là un véritable nom de mois, attendu qu'il n'est pas précède du mot spécifique n'i. Était-ce seulement une grande fête annuelle, soit celle des épagomènes, soit une sorte de Pâques phémiciennes, qui revenait à date fixe et aurait dure, au moins, quatre jours (le 4° jour du (?) marzeuh)?

A propos des mois phéniciens dont j'ai parlé plus haut (p. 16, n. 1), j'aurais dù rappeler les listes qu'en avaient antérieurement dressées M. Euting (Sechs Phæn. Inschr. aus Idalion, p. 12) et M. Berger (Décret honorifique... du Pirée, p. 7). La variante du néo-punique 277 = 377 est à noter (remarquer que, comme le montrent les inscriptions romaines, la confusion de B et V était des plus frèquentes en Afrique).

Il est frappant de voir que la Bible évite, en général, de désigner les mois de l'ancien calendrier israélite, congénère du calendrier phénicien, par leurs noms spécifiques; très souvent elle se borne à les citer par leur numéro d'ordre. Je me demande si cette proscription n'est pas l'effet d'un scrupule tardif d'orthodoxie, faisant éviter de rappeler les cérémonies entachées d'idolàtrie qui semblent être l'origine des noms de plusieurs de ces mois.

« Tout corps constitué, toute gens, toute syssitie sacrée et tous (autres) hommes [groupés pour offrir un sacrifice collectif], etc. »

Entendu de la sorte, ce passage nous apporte un renseignement inappréciable, bien que laconique, sur l'organisation sociale des Carthaginois. Je ne saurais entrer pour l'instant dans les développements nécessaires sur ce point, mais j'en ai dit assez pour permettre d'en saisir l'importance. Je me bornerai à faire remarquer que, d'après le peu que nous savons par les renseignements des auteurs grecs et romains, l'on entrevoyait 2 à Carthage une organisation sociale ressemblant singulièrement à celle des cités de l'antiquité classique, c'est-à-dire basée sur l'existence d'un demos ou populus (כב) divisé en un petit nombre de tribus subdivisées en curix, et ces curix elles-mêmes subdivisées en gentes. Si l'on adopte mon interprétation, nous obtiendrions une vérification directe de cette conjecture historique, et nous saurions désormais les noms originaux mêmes donnés à Carthage à ces unités sociales correspondant à la curia et à la gens 3, à savoir mazrah et chaphah 4.

En tout cas, la signification que j'ai attribuée au mot mazrah dans l'inscription de Maktar se trouve, on l'avouera, singulièrement fortifiée par ce rapprochement. Elle va l'être encore davantage par la comparaison d'une autre inscription néo-punique, où, à mon avis, notre mot réapparaît encore, et ce, dans des conditions qui nous permettront peut-être de préciser la nature de l'« assemblée » de Maktar.

Cette autre inscription, c'est celle d'Altiburos, que les efforts

1. Curie, phratrie ou hétairie.

3. Ou si l'on préfère, à la tribus et à la curia.

<sup>2.</sup> Voir sur ce sujet les travaux de Movers, de Heeren, et autres savants, parmi lesquels, en dernier heu, M. Meltzer.

<sup>4.</sup> La portée de cette conclusion, je n'ai pas besoin de le faire remarquer, dépasse même Carthage et touche le monde phénicien en général, étant donné que les institutions de la cité punique devaient être modelées sur celles de la métropole, et en reproduire les noms aussi bien que les formes.

successifs de MM. J. Derenbourg<sup>1</sup>, Halévy<sup>2</sup>, Euting<sup>2</sup> et Berger<sup>2</sup> ont tant contribué à élucider, et qui, jusqu'à la découverte de l'inscription de Maktar, demeurait, avec celle de Cherchel, la page la plus considérable de l'épigraphie néo-punique.

C'est une dédicace faite, en exécution d'un vœu, au Baal Hammon d'Altiburos, par un groupe de douze personnages, dont le premier seul porte un titre, titre d'une interprétation douteuse <sup>5</sup>.

Après le douzième nom vient le mot, tout à fait certain : החברום « et leurs collègues »; puis un autre mot, qui était lu « autel »; mais, si l'on maintient cette dernière lecture, il est absolument impossible de faire cadrer ce mot avec le con-

- 1. Bulletin de l'Acad. des Inscr. et Belles-Leltres, 1874, p. 306.
- 2. Journal asiatique, 1874, II, 593.
- 3. Z. D. M. G., 1875, p. 235.
- 4. Journal asiatique, 1887, I, 457. Cf. du même, Inscr. néo-pun. d'Altiburos (lignes 8 et 9), 1891.
- 5. La lecture matérielle paraît être certaine, La position du mot, enclavé entre le nom du personnage (Abdmelkart) et le patronymique (fils de Kenacean) indique bien qu'il doit s'agir d'un titre. On pourrait songer, tout d'abord, à rapprocher בנכת, de l'hébreu כנס, « réunir, assembler », d'où הבכת, « réunion, assemblée ». Mais alors, comment expliquer que le titre, s'il était tiré de cette racine, ne soit pas précédé de l'article qui, dans ce cas, est de rigueur? Ces trois lettres KNS seraient-elles, par hasard, une transcription littérale de l'abréviation épigraphique romaine de CENS : = censor et notre personnage, dont le nom ouvre la liste, aurait-il été le censor, municipalis, qui, comme on le sait, exerçait dans les colonies les fonctions de quinquennulis? Les colonies d'Afrique, comme celles d'Italie, semblent avoir eu leurs censores; le titre même, il est vrai, ne s'y rencontre pas ordinairement, les attributions primitives du censeur ayant fini par être, en general, dévolues soit aux Ilviri, ou IVviri (censoria potestate quinquennales), soit même aux prætores ou ædiles quinquennales; mais on n'avait pas oublie, même très tard, le nom originel de la fonction, et il n'est pas impossible qu'il ait survécu, malgré l'usage officiel, dans la langue courante des populations. Cf. l'épitaphe en vers du laboureur, de Maktar: « Inter conscriptos scriptus et ipse fui ; Ordinis in templo, delectus ab ordine, sedi Et, de rusticulo, censor et ipse fui » (l'ordo doit être ici l'ordo decurionum ou sénat local). L'explication, bien entendu, ne serait valable qu'au cas où le mazrah d'Altiburos aurait un caractère municipal, ce qui n'est pas démontré. On pourrait aussi, en se référant aux précèdents de l'épigraphie africaine, penser à quelque équivalent du titre de princeps (gentis et undecimprimus) ou de magister (pagi) Parmi les noms des membres du mazrah d'Altiburos, il en est un (celui du quatrième personnage), לולני, dans lequel je serais tenté de reconnaître une transcription du nom romain Lælius,

texte, d'autant plus qu'il est isolé de ce qui suit par la conjonction ז « et ». Je ne doute pas qu'il faille le lire מדרה, comme l'avait supposé un moment M. Halévy, et comme M. Berger en avait admis la possibilité, mais sans s'arrêter l'un et l'autre à cette idée, ce qui se conçoit, vu l'ignorance complète où l'on était alors sur le véritable sens de ce mot. Si on accepte celui que je lui attribue, la chose devient claire : מדרבם הבתרבם הבתרבם הבתרבם וegues (constituant) le mazrah », c'est-à-dire l'assemblée¹. La

1. Cette façon de voir nous entraîne naturellement à considérer le groupe de lettres qui suit immédiatement (ligne 5) le mot mazrah et s'étend jusqu'à l'énoncé de la date (etc. מברום), comme représentant non plus des noms propres, — tout ce qui concerne les personnages faisant partie du mazrah a été dit, — mais une nouvelle petite phrase, où se cachent peut-être deux verbes, reliés entre eux par la conjonction i et pouvant être soit indépendants, soit en corrélation avec le verbe du début (« vœu qu'ont fait tels et tels, etc.»). Dans ce dernier cas, nous aurions là l'explication du vœu : « et ils ont... les (?)..., et ils ont... sur (?) les sanctuaires. » Le second de ces verbes, באור הוא אוכרבוא, סטרובוא הוא הוא ווי בו largiti sunt, cf. אוכרבוא בו largiti sunt, cf. אוכרבוא בו la colonne ui de la nouvelle inscription de Maktar). Je me borne à indiquer sommairement cette idée, étant trop à l'étroit ici pour la développer, d'autant plus que la lecture matérielle même de certaines lettres est sujette à caution. J'y reviendrai à une autre occasion.

La transcription de l'inscription d'Altiburos aurait du reste besoin, je crois, d'être soumise à une revision générale attentive. L'examen rapide que j'en ai fait me conduit à proposer les amendements suivants qui pourraient probablement être multipliés: l. 1, le 'n'est pas répété devant le nom du dieu בעלהכן. 2, la 3º lettre du dernier nom est plutôt un yod qu'un waw; l. 4, la 2º lettre du premier nom est plutôt un yod qu'un beth; l. 5, le nom du sacrificateur,

construction s'explique grammaticalement, si l'on considère מכו comme une apposition au suffixe pluriel ב « deux »; nous avons, comme je l'ai montré précédemment i, exactement la même construction à la ligne 3 de la grande inscription punique récemment découverte à Carthage.

Il résulte de là que ce mazrah d'Altiburos comprenait encore d'autres membres que les douze mentionnés nommément. De quelle nature pouvait être ce corps constitué? Collegium, sodalitas, ordo, curia? On pourrait assurément, penser à quelque association religieuse, celle des Dendrophores<sup>2</sup>, par exemple, qui, répandue en Afrique, comme dans le reste de l'empire romain, était, selon les cas, soit une congrégation, une confrérie sacrée, soit simplement une association d'artisans 3, un corps de métier. Mais il se peut aussi qu'il s'agisse ici d'un corps civil, administratif, par exemple de l'ordo decurionum, ou bien d'une des curiæ, qui reviennent constamment dans de nombreuses inscriptions romaines des municipes et colonies d'Afrique. Altiburos était une ville importante, qui devait avoir reçu l'autonomie municipale et, comme telle, posséder son ordo decurionum ou sénat local. Un fragment d'inscription latine du temps de Nerva, qu'on y a découvert, semble même le dire expressément '.

éponyme de l'année, est clairement écrit ידר Yalal, et non Balal; — il devient ainsi identique à celui du père de Adonibaal à la l. 3, j'ai peine à croire que la dernière lettre de la l. 5, quelle qu'elle soit, doive être considérée comme la préposition z gouvernant le mot suivant www. (la formule ordinaire est « étant sufètes, tels et tels »); ne vaudrait-il pas mieux la considérer comme la dernière lettre du nom du père de Yalal le sacrificateur? Je ne parle pas de la difficulté paléographique qui, trop souvent, nous empêche de distinguer entre le 7 et le n, ainsi qu'entre les caractères z, ¬, ¬.

1. Voir, plus haut, p. 9

2. Pour ne parler que de celle-là, car il y avait nombre d'autres confréries religieuses en Afrique, telles que les Venerii, les Martenses, les Cereales et Cerealicii, les Augustales, etc.

3. Réunis, comme toujours, par un lien religieux, avec un dieu particulier pour patron. Cette forme d'association industrielle s'est maintenue dans nos confréries du moyen âge, toujours placées sous l'invocation d'un saint en quelque sorte spécifique.

4. S'il faut bien, comme on l'a fait, y restituer : [municipi]um Althiburitanum

En tout cas, les nombreuses inscriptions romaines exhumées à Altiburos i contiennent des indices non équivoques d'une constitution municipale en règle: ordo — decuriones — curator (rei publicæ), etc., constitution comportant, comme c'était la règle générale en Afrique, le maintien de l'antique répartition de la population en un certain nombre de curies : curiales curiarum X - populus curiarum X - curix.

Faut-il voir dans le mazrah d'Altiburos le sénat, ou, pour employer une expression à la fois moins ambitieuse et plus juste, le conseil municipal? Ne serait-ce pas plutôt une des dix curies dont se composait, comme le montrent les inscriptions latines, le populus d'Altiburos? L'on sait que ces curies africaines², qu'il faut soigneusement distinguer, malgré l'apparente homonymie<sup>3</sup>, des curies municipales romaines, avaient un caractère tout particulier, sur lequel nous sommes encore fort peu éclairés', mais qui paraît avoir été essentiellement local; elles étaient vraisemblablement la survivance d'un état de choses antérieur à la conquête romaine et appartiennent à la constitution pérégrine des civitates indigènes, à ce que nous appelons aujourd'hui, dans des conditions de milieu et de race singulièrement analogues, leur statut personnel. Tout en introduisant en Afrique leur organisation municipale, les Romains y ont respecté, ou toléré en partie certaines institutions antérieures; c'est ainsi que les inscriptions latines nous montrent encore des sufetes en charge, ès-noms, les anciens chophet puniques. C'est ainsi également que, dans

<sup>(</sup>cf. Partsch, De viis Afr. procons., p. 54, et Cagnat, Ephemeris epigr., V, nº 645). Cf. le fragment découvert depuis à Altiburos et relatif peut-être à la construction d'un Capitole local; il est permis d'y lire, grâce à la combinaison avec un autre fragment : « municipium Aelium .... Althiburitanum » (Bull. arch. du Comité, 1897, p. 420, nº 169).
1. C. I. L., VIII, p. 213, et suppl., p. 1219.

<sup>2.</sup> Voir, sur cette question, les judicieuses observations de M. Toutain, Les cités romaines de la Tunisie, p. 278-286.

<sup>3.</sup> Et malgré la physionomie toute romaine des noms mêmes qu'elles avaient adoptés pour la plupart (voir C. I. L., VIII, index).

<sup>4.</sup> Ce qui paraît certain, c'est qu'elles avaient un budget propre, alimenté par des revenus (usuris curiulibus dans une inscription de Maktar, Bull. des ant. afric., avril 1884, p. 212-213, nº 424).

nombre de cités africaines régulièrement transformées en municipia et colonia, à côté de l'ordo ou sénat réglementaire, nous voyons assez fréquemment mentionné un corps tout à fait sui generis, dont les attributions sont encore un problème, celui des XI primi<sup>1</sup>. Les Undecim primi africains étaient-ils, comme on l'a supposé<sup>2</sup>, une institution d'origine proprement numide, une sorte de conseil des onze fonctionnant spécialement dans la population rurale? Il serait imprudent de l'affirmer; rien, jusqu'ici, n'est venu prouver que l'institution ne fût pas urbaine et punique. En tout cas, l'inscription néo-punique d'Altiburos offre une particularité frappante : c'est que, si l'on met à part le nom du premier personnage qui ouvre la liste des membres du mazrah et porte un titre spécial, il nous reste justement un groupe de onze membres... Aurions-nous là, par hasard, un spécimen des fameux Undecim primi? Comme l'indique la signification même de son nom, - les onze premiers, - le corps complet devait compter un nombre de membres ou associés bien plus considérable, classés à la suite; cela expliquerait l'expression הברנם « et leurs coassociés », composant le mazrah. On arriverait ainsi, par induction, à cette double conclusion : 10 le mazrah africain était un groupe de personnes réunies par un lien qu'il reste à déterminer et administrées, au moins dans certains cas, par un bureau de onze membres, avec une sorte de président, hors rang; 2º le mazrah, sans préjudice d'autres acceptions possibles, serait le nom indigène de l'institution locale désignée, dans les inscriptions romaines d'Afrique, mais par simple analogie, sous le nom de curia.

L'inscription d'Altiburos, ainsi interprétée, nous ramène directement, comme l'on voit, à notre inscription de Maktar qui, elle aussi, nous montre le mot *mazrah* pris au sens évident d'« assemblée ». De même ici, et plus fortement encore, se pose

<sup>1.</sup> Ce corps représentait peut-être un organisme municipal plus ou moins indépendant du sénat normal, et c'est peut-être lui qui est visé dans les expressions épigraphiques assez fréquentes : uterque ordo.

<sup>2.</sup> Toutain, op. cit., p. 349.

la question de savoir s'il s'agit d'une confrérie religieuse, ou d'une corporation, ou d'un corps constitué d'autorités municipales ou autres.

La réponse à cette question est virtuellement contenue dans les mots אש לדרת qui suivent ici et déterminent מש : « le mazrah qui est pour la... » ou « pour les... ». Mais il faudrait l'en dégager.

Qu'est-ce au juste que דרת?

On pourrait être tenté de rapprocher le mot de l'hapax legomenon biblique 71, désignant, à ce que l'on croit, une sorte de pierre précieuse. Nous aurions alors affaire à quelque sodalitas, telle qu'une corporation de joailliers? Mais cette idée ne me sourit guère, bien que l'on puisse être tenté d'invoquer en sa faveur un précédent épigraphique fourni par Maktar même: la dédicace collective, en latin, de la corporation des foulons, élevant à frais communs un édifice qui semble avoir été placé sous l'invocation de Bacchus.

On pourrait, ici aussi, penser à un collège religieux, tel que celui des dendrophores. Mais je ne vois guère comment tirer de

1. Post-bibl. : נר, cf. در « perle ».

2. Pour les corporations de métiers chez les Phéniciens, cf. le koinon des couteliers de Sidon dans une inscription que j'ai fait connaître autrefois (Etudes d'archéol. orient., vol. I, p. 100). Mais je doute que le κοινὸν των μαχαιροποιών, avec son archonte qui était peut-être qualifié de בר, représente une expression qui, modelee sur celle de l'inscription de Maktar, aurait été ברורה אש לחרבות אש לחרבות בעווים (voir le décret du Pirèe). Cf. aussi le synode des marchands et marins tyriens dont il est question dans une inscription de Délos (Fræhner, Inscr. grecques du Louvre, p. 147).

3. Bull. arch. du Comité, 1893, p. 125. L'inscription consiste dans une liste de 22 souscripteurs, introduite par cette formule: Corpus fullonum qui in ædificium contulerunt. Suivent les noms, dont quelques-uns ont une physionomie indigène bien marquée. On ne saurait nier l'analogie du dispositif avec celui de notre dédicace néo-punique, et l'on peut se demander si ce corpus industriel ne constituait pas ce qu'on appelait en punique un mazrah. Mais il serait peut-être bien téméraire de pousser le rapprochement plus loin, par exemple de supposer que מול לדרת מול (rattaché à la racine מול ) est l'équivalent de Liber (Pater). D'ailleurs, il y a, semble-t-il, entre les deux dédicaces une différence essentielle: c'est que le corpus des foulons n'a pas de chef désigné, tandis que notre mazrah a à sa tête un rab. De plus, le nombre des membres du mazrah ne concorde pas.

4. Sur l'existence positive d'un collegium de dendrophores à Maktar même,

דרת un sens approchant. Il semble plus naturel de s'appuyer sur la signification étymologique de l'hébreu דור « cercle », au propre et au figuré, « génération » et, par extension, « demeure » et « village ». Elle entraînerait pour mazrah l'acception d'un groupe de personnes ou d'autorités tel que celui que représente la curia, ou bien l'ordo decurionum, le sénat local chargé des intérêts de la res publica. Et, dans le cas présent, il ne s'agirait plus seulement, comme dans le Tarif des Sacrifices, qui date de l'indépendance de Carthage, d'un rapprochement plus ou moins précis entre des institutions similaires mais d'essence différente, mais bien, vu l'époque très basse de l'inscription de Maktar, du nom même donné en néo-punique soit à la curia indigène, soit à l'ordo constitué à la romaine. דרת aurait-il été le mot néo-punique adopté pour rendre le latin municipium, colonia ou même paqus, si l'inscription de Maktar, tout en étant, bien entendu, postérieure à la conquête romaine, est antérieure à l'érection de cette ville au rang de colonie<sup>2</sup>? Faut-il, au contraire, en consi-

cf. une inscription romaine récemment publiée dans les Mémoires de la Soc. des Antiq., 1897, p. 126.

1. Je ne m'arrête pas à l'idée que דרת pourrait être un nom topique. Nous trouvons bien dans la chorographie de la Maurétanie celui de Darat, mais c'est un nom de fleuve, et il s'agit peut-être de la Maurétanie Tingitane. Et puis, il ne faut pas oublier que nous sommes à Maktar, et que, dans les autres inscriptions néo-puniques qu'on y a découvertes, la ville, comme l'avait, il y a déjà longtemps, reconnu Ewald, porte son nom indigène très exactement transcrit מכתירום (Maktarim). On pourrait toujours admettre, il est vrai, que יו est le nom spécifique de quelque vicus de Maktar, ou même d'un pagus en dépendant.

2. Ainsi que l'indique le nom officiel de Maktar, Colonia Aelia Aurelia Mactaris ou Mactaritana, cette érection a dû avoir lieu sous le règne de Commode (C. I. L., t. VIII, Suppl., p. 1219). Dans les inscriptions néo-puniques de Maktar nos 7 et 45, l'expression collective בעלא השכחערם « les citoyens de Maktarim », doit correspondre à la formule latine « civitas Mactariensis ».

Au point de vue de l'organisation municipale de la colonie de Maktar, je relève dans les diverses inscriptious romaines qui y ont été découvertes les mentions suivantes, qui pourront peut-être jeter quelque lumière sur divers points des dédicaces néo-puniques provenant de la même localité: « curiæ — decuriones — omnibus honoribus functus — Ilvir quinquennalis — Illvir præfectus — flamen perpetuus » (C. I. L., VIII, p. 79). Peut-être, soit dit en passant, est-ce la même formule omnibus honoribus functus qu'il faut reconnaître à la 6 ligne de l'inscription bilingue, si obscure, de Kal'at Bou-Seba'a (Bull. de l'Acad. d'Hippone. XXI, p. 104 et 231; Ephem. epigr., VII, p. 133): ייינל בולים...

dérant דרת comme un pluriel féminin, l'entendre d'une agglomération, soit de civitates, dépendant de Maktar1, soit, mieux encore, de vici<sup>2</sup>? Ou bien, enfin<sup>3</sup>, המזרה אש לדרת était-il la façon de rendre en néo-punique soit le mot même de curia, soit plutôt, si l'on insiste sur le pluriel possible, l'expression si fréquente dans l'épigraphie de la région, curiæ universæ? La curia étant originairement la première subdivision de la tribu, et mazrah semblant justement avoir ce sens de curia dans le Tarif des Sacrifices, il serait bien tentant, mutatis mutandis, de maintenir ce sens à mazrah dans les inscriptions de Maktar et d'Altiburos, Il ne serait pas impossible, néanmoins, que ce fût non pas une des curies, ou l'ensemble des curies, mais l'ordo decurionum même ou sénat municipal. La liste de Maktar, qui semble être complète, serait donc un véritable album' de l'un ou l'autre de ces deux corps constitués et nous donnerait le nombre total des membres qui le composaient, et non pas seulement une partie, comme c'est le cas dans l'inscription d'Altiburos.

Sans prétendre trancher la question au fond, j'inclinerais vers cette dernière solution. Je crois prudent néanmoins de laisser en

1. Comme à Gurza, par exemple; cf. C. I. L., nº 68 : « Senatus populusque civitatum stipendiariorum pago Gurzenses hospitium fecerunt. » Ce sont les trois civitates de Cynasin (?), Æthogurza et Uzita.

2. On se rapprocherait ainsi de l'acception primitive de la curia romaine. conçue comme une agglomération à la fois régionale et religieuse, groupant les habitants d'un même quartier, une sorte de paroisse, pour rappeler un rapprochement qui a été fait mainte fois.

3. Avec dorot pris au sens de « générations, familles ». J'ai montré plus haut

(p. 34) que le populus d'Altiburos était réparti en dix curies.

4. Comparez l'album du sénat local de Thamugas (C. I. L., nº 2403; cf. Marquardt, Inst. romaines, trad. fr., VIII, p. 283), qui est antérieur à l'an 367. Cet album comprend 73 decurions, avec une variété de titres qui tend à faire écarter le rapprochement entre ce document et l'inscription de Maktar : 10 patroni viri clarissimi, 2 patroni viri perfectissimi, 2 sacerdotales (provinciæ). 1 curator coloniæ, 3 duumviri, 32 flamines perpetui, 4 augures, 2 ædiles, 1 questor, 12 duoviralieii. Nous n'avons rien d'équivalent à ces gros bonnets dans l'album de Maktar; de simples noms propres, dont le premier seul est accompagne du titre = princeps. Cette différence serait de nature à faire croire que nous avons affaire à une liste de curiales (au sens africain) plutôt que de véritables decuriones; sans compter que, s'il s'agissait d'un acte dû à l'initiative du senat, on s'attendrait à ce que le document fût rédigé non en néopunique, mais en latin.

suspens, jusqu'à plus ample informé, ce point relativement secondaire. L'essentiel pour nous, c'est le sens général, désormais non douteux, si je ne m'abuse, qu'il convient d'attribuer au mot mazrah, celui de « corps constitué ».

Peut-être même que c'est en s'engageant dans cette voie nouvelle qu'on trouvera quelque lumière pour l'interprétation du préambule, encore si obscur, de l'inscription de Maktar. Qui sait si les lignes 2 et 3 ne sont pas à rapporter au mazrah même, à la curia, et aussi à l'ordo1, et non pas à la divinité, laquelle ne ferait réellement son apparition qu'à la ligne 4? Les mots עבא, קדשם, קדשם, עבורת אדראת, qui se détachent nettement çà et là dans les deux premières lignes, et quelques autres moins clairs, font penser par moment à des équivalents des formules romaines : sanctissimus et splendidissimus ordo? (decurionum), inlustratis honoribus, ornamenta . . . ad ornandam patriam, decreto (decurionum), populus, etc. Mais je n'insiste pas; je me bornerai pour aujourd'hui à cette simple indication, laissant à d'autres le soin, ou me réservant à moi-même la faculté de voir le parti qu'on en pourrait tirer pour l'interprétation générale3 de ce texte si difficile mais, comme on a pu s'en convaincre, si intéressant à tant d'égards.

Une deuxième inscription néo-punique de Maktar, découverte à côté de la précédente et commentée également par mon savant confrère, présente, au commencement de la ligne 4, un groupe de mots tout à fait énigmatiques; c'est incontestablement une dédicace religieuse. Je me demande s'il ne faudrait pas lire et comprendre ainsi, en comparant terme à terme les lignes 1-2 de

2. Par exemple, dans l'inscription de Gurza citée plus haut en note (p. 365). Cf. aussi les inscriptions de Sufetula (C. I. L., vol. VIII, et Ephem. epigr., vol. VII, n° 52): spleudidissimus ordo et universus populus curiarum.

<sup>1.</sup> Après la mention de la curia qui avait pris l'initiative de l'œuvre, pouvait venir, comme on en a de nombreux exemples (decreto, permissu decurionum, etc.), celle de l'ordo, ou sénat, qui l'avait autorisée.

<sup>3.</sup> Il pourrait y avoir encore d'autres formules latines à retrouver sous plusieurs des expressions puniques; ainsi à la ligne 4, לאלם הקידש fait songer au numini sancto (par exemple, de l'empereur); plus loin, col. ח, l. 5, etc., כילן באשר לב פעלן, semble comme un écho de libentes animo solverunt, etc.

la troisième inscription, qui semble présenter de grandes analogies avec celle-ci :

> בהץ גנש המקם A האץ גד הימם B

בנש המקם גנש serait l'équivalent, mi-partie transcrit, mi-partie traduit, du vocable romain, si populaire : genius loci<sup>1</sup>. L'omission du yod dans la transcription בב genius s'expliquerait par ce phénomène phonétique bien connu de l'abréviation en -is des finales non accentuées, soit du latin -ius, soit du grec -:::; à ce compte בב rendrait très exactement la prononciation vulgaire, génis, peut-être même gén's, avec le guimel correspondant au g, certainement dur à cette époque.

Le המש גד הומן de B, symétrique de המש , viendrait bien à l'appui de cette explication, avec son sens non douteux, au moins pour le premier mot, de : τύχη, fortuna, δαίμων. Quant au second mot מש on peut l'entendre aussi bien par « jours » que par « mers »; le tout pourrait être, à certains égards, comparable au vocable Felicitas temporum.

Quant au mot qui précède et qui me paraît être le même dans les deux cas, bien qu'orthographié yn dans A et ynn dans B, je ne sais au juste comment l'entendre pour le faire cadrer avec le contexte, bien que l'hébreu nous fournisse des sens en eux mêmes assez plausibles. J'hésite d'autant plus qu'à la ligne 4, nous avons un cas notoire d'un y écrit pour un 7 (pronom démonstratif); on peut se demander s'il n'en est pas de même ici; cela nous conduirait à la racine toute différente nun, dont on pourrait peut-être essayer de tirer un meilleur parti (viso admonitus?).

<sup>2.</sup> Cf., sur un autel en pierre trouvé à Maktar même : « Genio vici, vicinalibus ex promisso, etc. » (Bull. arch. du Comité, 1897, p. 425, no 179).

<sup>1.</sup> Je rappelle seulement pour mémoire que, au dire de saint Jérôme, iamim signifiait dans la langue punique « aquæ calidæ », ce qui pourrait faire penser ici au génie de quelque source thermale. Mais y a-t-il, ou y avait-il une source de ce genre à Maktar ou aux environs, et, d'autre part, jusqu'à quel point peut-on faire fond sur le renseignement de saint Jérôme?

§ 4.

## Deux nouveaux lychnaria grec et arabe.

Le P. Lagrange a bien voulu me communiquer deux nouvelles petites lampes en terre cuite provenant de Palestine et appartenant à la famille de celles auxquelles j'ai proposé, dans le temps, pour des raisons que je crois probantes, de donner le nom précis et spécifique de *lychnaria*. Toutes deux sont chrétiennes; la première l'est incontestablement, la seconde, vraisemblablement.

La première porte, entre le bec et le trou à huile, une croix fourchue, cantonnée de quatre points, et la légende :

 $\Phi$ ῶς X(ριστο)ο φένι ( $\Longrightarrow$  φαίνει) πᾶσιν κα(λ)ή.

« La lumière du Christ brille pour tous belle. »



La formule, sauf le dernier mot, est très fréquente sur les lampes de ce type, dont j'ai fait connaître le premier spécimen il y a une trentaine d'années 1. L'adjonction du mot que nous avons ici est nouvelle; du moins, je ne me rappelle pas en avoir jusqu'à présent trouvé d'exemple 2. Je crois qu'il faut le lire καλή, en considérant l'avant-dernière lettre comme un lambda retourné, accident qui n'est pas rare dans ces petites légendes céramiques d'une exécution souvent très négligée, au point même de devenir parfois méconnaissables. Ce qui me fortifie dans cette idée, c'est l'existence, sur d'autres lampes du même genre, de la formule, déjà signalée par moi : λυχνάρια καλά, «belles lampes ».

Les lychnaria qui portent cette légende, d'une tournure si particulière, ou ses variantes, et qui semblent appartenir en propre à Jérusalem, avaient-ils une destination spéciale? Étaient-ils fabriqués simplement pour l'usage domestique, ou pour être déposés dans les tombeaux? N'était-ils pas plutôt des lampes d'une nature religieuse, remplissant l'office de nos cierges d'église? J'ai déjà rapproché de cette formule : « la lumière du Christ brille pour tous » divers passages de l'Évangile de saint Jean (1, 4, 5, 9; vm, 12). On peut faire un rapprochement plus topique et plus frappant; c'est que les mots çãs Xeistes çaive razou sont précisément ceux par lesquels débute la liturgie de saint Basile, employée spécialement à Jérusalem, par les Grecs orthodoxes, le samedi saint, c'est-à-dire le jour de la fameuse cérémonie du feu sacré, ou, plus exactement, de la lumière sacrée

<sup>1.</sup> Revue archéologique, 1868, XVIII, p. 77. Cf. mon Recueil d'archéologie orientale, vol. I, 171, et vol. II, 89.

<sup>2.</sup> Vérification faite dans mes anciennes notes à ce sujet, je vois pourtant que j'en ai recueilli au moins deux exemples. Le premier, dans le catalogue de la vente d'Albert Barre (Froehner, 1878), nº 238, où la lampe est gravée: Φωςχγφενιπαςινκαγη. L'éditeur ajoute: « Je ne sais que faire des quatre dernières lettres de l'inscription. » Chypre est indiqué comme le lieu de provenance de cette lampe, mais je ne doute pas qu'elle soit de fabrication hiérosolymitaine. Le second exemple était sur un lychnarion de terre cuite que m'a montré M. de Saulcy en 1880 et qui aurait été trouvé auprès du Nahr Roubîn (au sud de Jaffa); la légende y est très déformée, mais je crois bien me rappeler qu'elle se terminait egalement par le mot en question, resté jusqu'ici une énigme.

<sup>3.</sup> Recueil d'archéologie orientale. vol. I, p. 171.

— τὸ ἄγιον çῶς. Je me demande, en conséquence, si les lychnaria portant cette formule n'étaient pas destinés à jouer un rôle dans cette cérémonie, où, aujourd'hui encore, les fidèles recueillent avidement le feu censément descendu du ciel. On se sert de cierges à présent; on pouvait fort bien se servir de lampes autrefois, surtout les petites gens. La cire devait coûter assez cher, tandis qu'on pouvait se procurer un lychnarion en terre cuite pour quelques sous '; c'était le cierge du pauvre.

Les lychnaria consacrés par cette illumination miraculeuse devaient être conservés précieusement par les fidèles, comme le sont encore nos cierges bénits, et l'on s'explique qu'à ce titre, ils aient pu être souvent déposés dans les tombeaux, où beaucoup d'entre eux ont été trouvés. Les pèlerins étrangers 2 devaient, de leur côté, en emporter comme souvenir de leur pèlerinage, et il est à supposer qu'on en recueillera des exemplaires dans les régions fort éloignées de Jérusalem. La fabrication de ce type de lychnaria devait être une industrie toute locale, une spécialité de Jérusalem, comparable à l'industrie actuelle des Bethléemitains travaillant les objets de piété, ornés par eux d'inscriptions dont ils ne comprennent pas souvent le premier mot et qu'ils estropient à qui mieux mieux. Les céramistes hiérosolymitains ont souvent fait preuve de la même ignorance dans les légendes, parfois illisibles, des lychnaria bénits qu'ils devaient mouler par grosses et qui constituaient ce que l'on pourrait appeler « l'article de Jérusalem ».

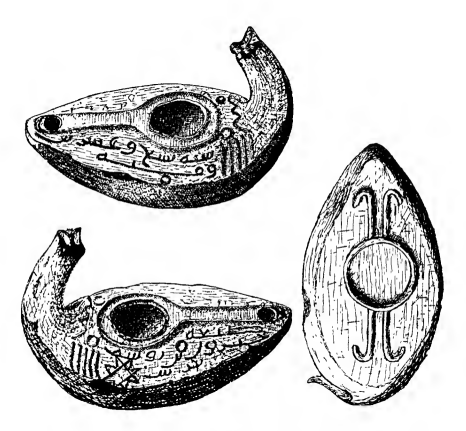
L'autre lychnarion, dont l'original est en la possession de M. de Tischendorf, consul d'Allemagne à Jérusalem, offre un intérêt tout particulier parce qu'il vient confirmer d'une façon remarquable l'interprétation que j'avais proposée 3, il y a quelque

<sup>1.</sup> Cf. les petites lampes de terre cuite d'Afrique avec cette légende si fréquente, véritable réclame d'industriel : « emite lucernas colatas ab asse. »

<sup>2.</sup> L'on sait qu'à l'époque des Croisades, les Latins eux-mèmes croyaient au miracle, et que les rois francs prenaient part solennellement à la cérémonie du feu sacré.

<sup>3.</sup> Voir mon Recueil d'arch. orient., vol. II, p. 19 et 47.

temps, d'un monument tout à fait similaire, interprétation qui ne laissait pas d'offrir certaines difficultés dont on pourra se rendre compte en se reportant à la Revue biblique (4895, p. 444). Il rappelle celui-ci de la façon la plus frappante par sa forme générale et, comme lui, il porte une légende en caractères arabes coufiques



qui permet d'en attribuer également la fabrication à un'céramiste arabe chrétien de Djerach, l'antique Gerasa, vivant dans la première moitié du deuxième siècle de l'hégire.

Voici ce qu'on peut y lire, tout au moins d'après les dessins très soigneusement exécutés par le P. Vincent, et une photographie, malheureusement un peu faible par endroits, que je dois à l'obligeance du P. Lagrange; il ne reste guère de doute que sur les deux noms propres d'homme, surtout le second; il faudrait, pour dissiper ces doutes, l'autopsie de l'original:

« L'a fabriqué Djeîroûn (?) fils de Yousef (?), à Djerach, l'an cent vingt-neuf (ou vingt-sept?). »

Ce qui m'engage à lire Djeîroûn le nom στος dépourvue naturellement de tous points diacritiques, c'est l'existence du nom propre Γείρων, apparaissant (au génitif, Γείρωνος) comme celui du père d'une certaine 'Ροηλάθη, dans une inscription de K'reiyé ' près de Bostra, par conséquent dans une région très voisine de celle de Djerach. Geiron pourrait être, à la rigueur, un nom hellénique, bien que cette forme ne se trouve pas dans le dictionnaire de Pape; mais je croirais plus volontiers que c'était un nom sémitique, peut-être même proprement nabatéen, étant donnés, d'une part, le milieu d'où provient l'inscription lapidaire et, d'autre part, la physionomie même du nom de la fille: Roelathè · Ce nom de Djeîroûn, bien que nous n'en ayons guère recueilli d'exemples, devait être assez répandu en Syrie, témoin celui d'une vieille porte de Damas, appelée Bâb Djeiroûn, « la porte de Djeîroûn ».

<sup>1.</sup> Waddington, Recueil d'inscr., etc., nº 1968.

<sup>2.</sup> Ἡοηλάθη est peut-être la transcription d'un nom tel que Γενική Roheilat, forme diminutive rappelant le nom biblique de Ruchel.

Je suis plus hésitant en ce qui concerne le patronymique. J'avoue que la lecture يوسف Yousef, vers laquelle penche le P. Lagrange, qui a l'avantage d'avoir eu l'original sous les yeux, est assez tentante. Qui sait, cependant, si nous n'aurions pas affaire à un nom commençant par .... , transcription d'un nom grec en Theo...?

Le nombre des unités dans la date peut se lire neuf ou sept. selon la manière dont on décomposera le groupe des quatre crochets consécutifs par lesquels débute le mot; mais la différence pour la date est, en tout cas, légère: 127 ou 129 (de l'hégire, comme sur la première lampe de Djerach), correspondant à 744-745, ou à 746-747 de notre ère. La date de cette première lampe était 125, soit une différence, en plus, de deux ou quatre années. Nos deux lampistes geraséniens peuvent donc être considérés comme contemporains. Étaient-ils concurrents, ou bien, au contraire, appartenaient-ils au même atelier? Il est difficile de répondre à cette question. Les deux lampes, si étroitement apparentées à tant d'égards, diffèrent, cependant, en un point qui a son importance. La première porte sous sa base une croix, attestant nettement la confession à laquelle appartenait l'ouvrier. La seconde ne présente, au contraire, aucun signe apparent de christianisme; cette absence est d'autant plus remarquable que le céramiste a trouvé le moyen d'ajouter à la légende une étoile à huit rayons formée par l'enlacement de triangles symétriques et rappelant ce que les Arabes nomment le « sceau de Salomon »: il ne lui en aurait, certes, pas coûté davantage d'y figurer une croix, s'il l'avait voulu, au lieu de ce symbole pour ainsi dire neutre. Faut-il induire de là qu'à l'inverse du premier céramiste, il n'était pas chrétien? La physionomie des noms propres, quelque peu incertains, d'ailleurs, en eux-mêmes, de part et d'autre, ne permet pas de trancher la question catégoriquement. J'inclinerais pourtant plutôt à penser que, si le second céramiste, tout en étant le coreligionnaire du premier, n'a pas cru devoir, comme celui-ci, affirmer ostensiblement sa foi, c'est qu'il avait pour cela

quelque bonne raison. Il pouvait, par exemple, tenir à ménager les susceptibilités de sa clientèle musulmane, qui n'avait peutêtre pas vu, qui sait? d'un très bon œil la croix agrémentant le premier type de lampe mis en circulation à Djerach, deux ou quatre années auparavant, par un confrère plus hardi. Le « sceau de Salomon » ne pouvait, au contraire, qu'être favorablement accueilli par les sectateurs de l'Islam qui, aujourd'hui encore, attribuent à ce signe toute espèce de vertus talismaniques <sup>1</sup>.

Il est intéressant, en tous cas, de constater par ce double exemple, que les céramistes arabes chrétiens de Djerach avaient, sous le règne des derniers Omiades, conservé fidèlement, dans leur art industriel, les procédés et les formes de la fabrication byzantine. J'ai pu, du reste, constater, grâce à d'autres lychnaria à légendes arabes non coufiques recueillis dans mes recherches en Palestine, que cette survivance s'était maintenue beaucoup plus tard, jusqu'à l'époque même des Croisades.

§ 5.

### Sur deux inscriptions funéraires de Palmyre.

M. D. H. Müller a publié récemment<sup>2</sup>, entre autres nouveaux textes palmyréniens, celui d'une longue et curieuse inscription funéraire<sup>3</sup>, estampée par le D<sup>r</sup> Musil. Sur plusieurs points importants sa sagacité s'est trouvée visiblement en défaut, comme l'a fort bien montré l'abbé Chabot dans une communication faite par lui à l'Académie des Inscriptions et Belles-Lettres<sup>4</sup>.

<sup>1.</sup> On remarquera, d'ailleurs, qu'en le décomposant d'une certaine façon on y retrouve les éléments du motif cruciforme. On dirait même que l'artiste a lei accentué intentionnellement ce motif, en supprimant dans le complexe géométrique quelques-uns des traits d'intersection des triangles.

<sup>2.</sup> Denkschriften der K. Akudemie der Wissensch. in Wien, Phil.-Hist. Classe, vol. XLVI, Abh. III.

<sup>3.</sup> P. 19, no 46.

<sup>4.</sup> Séance du 26 août 1898. Les observations que je reproduis ici ont été faites à la même séance, à la suite de cette communication.

On s'étonne vraiment qu'un orientaliste aussi distingué que M. D. H. Müller ait pu tomber dans les erreurs singulières que, M. l'abbé Chabot a si justement relevées. Ce fait montre, une fois de plus, que, dans l'école à laquelle appartient le savant viennois, le sens épigraphique et archéologique ne semble pas être à décidément la hauteur de la maîtrise dont, en général, la science allemande fait preuve sur le terrain de la philologie pure.

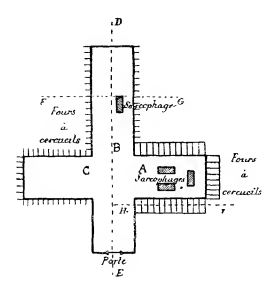
La lecture שקקע cheqaqa « rue, allée » (pluriel שקקע), au lieu de l'invraisemblable שקמא « sycomore », s'impose aux l. 3 et 7. J'ajouterai que ce mot a été conservé fidèlement par l'arabe zogâq, avec le même sens '. Je ne crois pas, cependant, qu'il faille entendre par là, comme le pense M. Chabot, une des quatre parois d'une salle funéraire carrée, garnie de fours à cercueils sur deux ou trois de ses côtés. Le mot doit être pris dans son acception réelle et précise de « rue », c'est-à-dire d'allée bordée à droite et à gauche; une chequque est proprement une rue, plus ou moins large, passant entre deux rangs de maisons. Chez les Arabes, zoqâq désigne même souvent une allée traversant, dans les mêmes conditions, une plantation de palmiers, avec des arbres à droite et à gauche. Il suffit de jeter les yeux sur le plan d'un des grands hypogées de Palmyre pour se rendre compte exactement de ce que veut dire en réalité l'inscription. En voici un 2, par exemple, qualifié comme le nôtre de מערת,

nous la révèle notre inscription palmyrénienne : — zouqqûn, équivaut à

<sup>1.</sup> Il est à remarquer que le mot arabe zoqûq est indifferemment masculin ou féminin; cela lève toute difficulté pour la divergence de genre entre le palmyrénien féminin אַדְּבָּע et les formes araméenne et syriaque correspondantes qui sont masculines. Zoqûq a deux formes de pluriel: la première, وَزُوْن , créée par le mécanisme grammatical proprement arabe, sous l'influence peut être, d'ailleurs, de la forme du singulier אַדְּעָקְא, avec aleph prosthètiques, forme connue dans le dialecte rabbinique; la seconde, وَزُوْن , zouqqûn, que je considère comme une survivance directe de la vieille forme du pluriel féminin araméen, telle que

zouq'qa'n = ipp, prononcé peut-être, en réalité, chaqequin.
2. D'après un relevé du capitaine de Contenson, Revue biblique, 1892, p. 435.

σπήλωον, ainsi que le montre l'inscription qui y a été relevée :



On voit immédiatement ce qu'il faut entendre par une cheqûqa. C'est une de ces trois galeries disposées en croix, bordées chacune de loculi des deux côtés, et formant par conséquent de véritables rues ou ruelles. En se basant sur ce plan, voici comment on peut comprendre la description de notre texte, qui indique minutieusement la répartition du tombeau entre les deux copropriétaires primitifs, Sahiel et Zebida (= Zeôziôxs):

- ו A Sahiel, deux cheq aqa: « l'une, à droite en entrant » (על יבוינא כדי אנה עלל) = A; « l'autre, en face » (אהרתא בוקבלא) = B:
- 2º A Zebida, « la *cheqdqa* qui est à gauche en entrant » (כדי אנת עלל על שכולא) = C.

En outre, à ce que nous apprend la seconde partie de l'inscription , un troisième personnage avait ultérieurement fait creuser

1. Les deux parties de l'inscription sont nettement séparées par un blanc considérable.

RECUEIL D'ARCHÉOLOGIE ORIENTALE. III NOVEMBRE 1898. LIVRAISON 4.

une « exèdre en face de l'hypogée en face de la porte ». Il est probable que cette nouvelle salle avait dù être établie au fond de l'hypogée, dans la seule paroi disponible, en D, qui, en effet, fait face directement à la porte d'entrée E.

Ces trois personnages, copropriétaires du tombeau, ne semblent avoir eu entre eux aucun lien de parenté, du moins de parenté avouée, à en juger par leurs généalogies qui diffèrent totalement.

La seconde partie de l'inscription contient un passage extrême ment obscur, sur lequel j'estime que la lumière est loin encore d'être faite. Le troisième personnage, appelé Chau'an, y dit qu'il a fait creuser et aménager une exèdre supplémentaire:

etc. אם לה ולבנו בנוהיהדי? יחבית לה שגל בת

ce que M. Müller, suivi ici par M. Chabot, croit pouvoir rendre ainsi:

pour lui et pour ses enfants, et pour les petits-enfants de sa chère (rahemat) Chegol, fille de, etc.

Il me paraît impossible d'admettre la lecture בבוחה די רחבת לי בבוחה בי רחבת לי ווא פי les enfants de sa chère ». Une telle accumulation de suffixes היו + ה après בן serait inexplicable grammaticalement; dans le cas où l'expression aurait le sens qu'on lui a attribué et où nous aurions affaire au génitif pléonastique propre aux dialectes

<sup>1.</sup> On remarquera qu'ici מכמדרא eksedra, bien qu'étant la transcription littérale du grec عَوْدُوكِم, est traité expressement comme un nom masculin ( מבמדרא exèdre »). Ainsi se trouve confirmée de la façon la plus formelle la conjecture que j'avais émise autrefois pour l'interprétation d'un passage très controversé d'une autre inscription palmyrénienne contenant ce mot (Etudes d'archéologie orientale, 1, p. 129). On remarquera, en outre, dans notre inscription comme dans celle-ci, l'emploi du style direct dans le passage indiquant la position respective des diverses parties du tombeau : « à ta droite, à ta gauche »; — « à droite etc... quand tu entres ». L'ai donne (l. c.) les raisons de l'emploi de cette tournure, destinée à eviter une equivoque entre les mots מווים et מווים, qui out le double sens de « gauche et droite » ou « nord et sud ».

<sup>2.</sup> Je laisse à dessein ce groupe de lettres sans le couper en mots, afin de ne pas préjuger la question que je vais débattre.

araméens, on s'attendrait tout au plus à בניה די 1. A mon avis, il faut couper tout différemment et lire, conformément à l'analogie des nombreuses autres épitaphes palmyréniennes, analogie qui est entraînante : דלבבי בבדהי « pour lui, pour ses enfants et pour ses petits-enfants (à lui) ». D'autre part, החבית « sa chère », littéralement : « la chère à lui » (que ce mot soit une simple épithète ou désigne un certain rapport précis entre Chegol et Chau'an, celle-là étant sœur utérine, femme, concubine on parente à un degré quelconque de celui-ci) serait une construction presque aussi singulière au point de vue de la grammaire. Je sais bien qu'on peut en rapprocher certaines tournures analogues dans les langues sémitiques 2; mais ici pareille tournure ne semble guère être de mise. Ce lamed, indice du datif, me semble impliquer que le mot a dans notre phrase une fonction verbale plutôt que nominale. C'est peut-ètre bien, en effet, un verbe à la 3º personne du féminin singulier; il aurait alors pour sujet le nom de femme Chegol, qui le suit immédiatement. Seulement, comment rattacher ce verbe à la phrase précédente? On pourrait penser tout d'abord à utiliser à cet effet le 17 précédent, pris dans son sens de relatif: די רהביה « qu'elle a ... ». Mais, ne l'oublions pas, nous avons en outre un a disponible, celui qu'il nous fant, comme je l'ai montré, détacher du groupe בניהיה auquel on l'avait indûment rapporté. אהר, à corriger peut-être en הבי 3, pourrait signifier « de la manière que, selon ce que ». En tenant compte du sens de la racine and « aimer, être clément, miséricordieux, généreux, etc. », la partie de la phrase en litige voudrait peut-être dire : « ainsi que le lui a accordé Chegol ». Ce

<sup>1.</sup> Ou, à la rigueur, it and ou meme aufil. Pour l'emplor, en palmyrénien, de cette tournure du génitif redondant (sulfixe pronominal 4-77), voir la demonstration que j'ai donnée dans mon Recueil d'archeologie orientale, vol. I, p. 301.

<sup>2.</sup> Comparer la tournure usuelle dans notre vieille langue, vulgure aujourd'hui : « le livre à Pierre ».

<sup>3.</sup> Les haph et les daleth de l'inser ption se ressemblent beaucoup et il ne serait pas impossible que M. Muller ait pris l'un pour l'autre en repassant en noir les traits qu'il croyait voir sur l'estampage. Il a commis plusieurs erreurs de lecture notoires de ce genre, ce qui, en l'espèce, le rend quelque peu sujet à caution.

serait, par suite, avec l'autorisation de Chegol que Chau'an aurait fait établir, pour lui et sa descendance directe, une exèdre dans un sépulcre de famille sur lequel il ne semble pas avoir eu de droits particuliers. Chegol, au contraire, paraît en avoir possédé, car, par sa généalogie, elle semble se rattacher à la famille de Sahiel 1, l'un des deux premiers copropriétaires du tombeau. Quant à l'emploi de ce verbe בהם pour qualifier l'acte de Chegol, il pourrait se faire qu'il désignât, par une sorte d'euphémisme, une cession à titre gracieux. Pour bien en apprécier la valeur, il faut se rappeler les nombreuses inscriptions funéraires où le constructeur et propriétaire du sépulcre fait défense à ses descendants et ayants droit de l'aliéner en tout ou partie. Légalement, la cession à titre gracieux, ou censé tel, était peut-être licite, ou tout au moins tolérée. Cela pourrait expliquer l'emploi intentionnel de ce verbe an, dont le sens aurait subi en palmyrénien une évolution analogue à celle de son quasi synonyme hébreu ;; « misertus est » et « gratificatus est » 2.

C'est ce même verbe, à mon avis, qui se retrouve, avec la même acception, dans une autre inscription funéraire de Palmyre, extrêmement difficile à expliquer et qui, comme je l'ai montré, doit être rapprochée de celle-ci. Jusqu'à présent on en lisait et expliquait ainsi le début 3:

..... Julius Aurelius Bolqa, fils de Zabdibol, fils de Bolqa, fils de Nania, amour à Julia Aurelia Ogga, et paix..... etc.

<sup>1.</sup> Comparer: 1º Sahiel, fils d'Astorga, fils de 'Aûç, fils de Lichmach, fils de Lichmach; 2º Segol, fille de Lichmach, fils d'Achtorga, fils de Sahiel, il semble bien, en tenant compte de la loi des alternances onomastiques par saut atavique, que nous ayons affaire à deux branches de la même famille; le point de bifurcation de ces deux branches pourrait être établi de differentes manières; mais cela m'entraînerait trop loin de discuter ici les diverses combinaisons possibles.

<sup>2.</sup> Cf., pour le processus sémantique, l'allemand begnadigen.

<sup>3.</sup> M. de Vogue, Syrie centrale, Inscr. semitiques, Palm. nº 67.

<sup>4.</sup> Lacune initiale que j'évalue à 14 ou 15 lettres..

J'estime qu'il faut comprendre ce texte d'une façon tout autre, D'abord, il n'y est nullement question, à mon avis, d'une femme qui serait appelée Julia Aurelia Ogga. Ogga est un nom propre d'honime, et non pas de femme, comme le montre l'onomastique palmyrénienne, et, malgré les apparences matérielles contraires, le personnage ainsi appelé qui figure ici portait, comme je vais le montrer, les prénoms mosculins de Julius Aurelius; il est triplement homonyme, sinon identique à lui, du Julius Aurelius Ogga mentionné dans deux autres inscriptions de Palmyre 4. Mais alors pourquoi ces désinences d'apparence tout à fait féminines : Ioûlîd Aûrelia? La réponse est bien simple. Ces a ne sont pas des désinences féminines d'essence gréco-latine, mais, ce qui est bien différent, des désinences plurielles d'essence araméenne. L'on sait que, souvent, lorsqu'on mentionnait un groupe de deux ou plusieurs personnages portant les mêmes prénoms ou gentilicia, il était d'usage de n'exprimer qu'une seule fois ces prénoms ou gentilicia, en les mettant au pluriel. Les Palmyréniens connaissaient et pratiquaient cet usage; c'est ainsi, par exemple, que nous lisons dans une inscription bilingue de Palmyre<sup>2</sup>: Σεπτύμοι Ζάδδας ό μέγας στρατηλάτης καί Ζαδδαΐος ό ένθάδε στρατηλάτης, c'est-à-dire: « Septimius Zabdas, le général en chef, et (Septimius) Zabbai, le général local. » Le palmyrénien rend fidèlement : יבבוניות זבדת ... נדבו « les Septimiens Zabda... et Zabbai ». La forme plurielle est ici, il est vrai, écrite מבשביא, avec un waw entre le vod et le aleph de la terminaison. Mais, dans une autre inscription 3 qui est l'exact pendant de celle-ci, le gentilicium collectif est écrit פבטביא, « les Septimiens », sans waw; si bien qu'à cet état, le mot est ideutique, en apparence, à la transcription de Septimia, prénom féminin, cette fois, de la reine Zénobie mentionnée dans l'inscription précédente :.

<sup>1.</sup> M. de Vogué, op. c., nos 17 et 18: « fils de Azzou, etc. ». L'un des textes est bilingue, et le grec ne laisse aucun doute sur le sexe du personnage.

<sup>2.</sup> M. de Vogué, nº 29.

<sup>3.</sup> M. de Vogué, nº 28.

<sup>4.</sup> Il est probable même que c'est afin d'éviter l'équivoque que, dans cette

Il en est absolument de même ici, et, selon moi, ייִרֹי(י)א אַרְרִלִּיא, sont des pluriels masculins et non pas des féminins singuliers: loullé Aûrelié. Cela implique que le nom d'homme Ogga devait être snivi du nom, également masculin, d'un autre personnage ou de plusieurs autres personnages portant les mêmes gentilicia que le précédent.

Le nom de ce second personnage, ainsi étroitement associé à celui du premier, je le vois dans ce mot nu qu'on a pris à tort pour un substantif: « paix ». Ce prétendu mot est un nom propre : Chalma. Il faut lire et comprendre ainsi : « Julii Aurelii Ogga et Chalma ». c'est-à-dire, en réalité: « Julius Aurelius Ogga et (Julius Aurelius) Chalma ». Je trouve la confirmation matérielle de ma façon de voir dans une autre inscription bilingue de Palmyre², où figure en toutes lettres un personnage homonyme, sur toute la ligne, de celui dont je rétablis ici l'existence : Julius Aurelius Chalma.

Et maintenant, après avoir ainsi sensiblement diminué, sinon tout à fait dissipé l'obscurité profonde qui, jusqu'à présent, enveloppait ce passage, nous nous rendrons mieux compte du rôle que pouvait jouer dans la phrase le mot approprie de l'inscription publiée par M. Muller. Ici aussi, il est suivi de la préposition ha à », indice du datif, le rattachant aux nonts propres de nos deux personnages Jul. Aur. Ogga et Jul. Aur. Chalma. J'y vois également un verbe au féminin singulier, dont le sujet est à chercher au début de la grande lacune initiale de la première ligne. Voici comment, en se plaçant à ce point de vue nouveau, on pourrait concevoir l'économie générale de la phrase:

[Une telle, femme (on fille, etc...) de Julius Aurelius Bolqa, fils de Zabdībol, fils de Bolqa, (fils de) Nonia (?), a octroye à titre gracieux (רקבית) à Julius Aurelius Ogga et (à Julius Aurelius) Chalma.....

inscription, on a adopté pour le pluriel, au heu de la forme ordinaire במשביה, la forme, légèrement différente, mais également régulière, ממשביות במשבין, la

<sup>1.</sup> On ne saurait en dire le nombre à cause d'une lacune considérable de la pierre.
2. M. de Vogité, op. c., n° 27: יולים אוררים שלבא, Ἰουλίος Αὐρίλιος Σάλμιςς, fils de Cassianus, chevalier romain.

Ici encore, il s'agirait d'une femme ayant disposé, en faveur de tiers, de la partie qui lui revenait dans un sépulcre de famille '. Il est fort possible que les trois Julii Septimii : Bolqa, Ogga et Chalma, fussent trois frères, et que ce soit la femme du premier, devenue peut-être veuve, qui ait disposé, en faveur de ses deux beaux-frères survivants, de la partie du sépulcre de famille à laquelle son mariage lui avait donné droit, possession pour elle sans objet, dans le cas, par exemple, où son mari serait mort sans laisser d'enfants. L'inscription de M. Müller offre peut-être un cas analogue. Seulement là, la femme semble tenir ses droits non d'une alliance, mais d'un lien consanguin avec la famille du premier des deux copropriétaires et elle les transfère — toujours à titre gracieux, pour respecter ou tourner la loi — non pas à un autre membre de sa propre famille, mais à un tiers, étranger an moins par le sang, à cette famille.

§ 6.

## La Néa, ou Église de la Vierge de Justinien, à Jérusalem.

Dans le volume précédent (II, p. 450 et suiv.), j'ai longuement discuté la question de la fameuse église de Justinien construite à Jérusalem sous le vocable de la Vierge et appelée l'église de Sainte-Marie la Neuve, à Néz. J'ai essayé d'y démontrer, entre autres choses, que c'est cette église qu'il fant reconnaître, sous diverses formes arabes plus ou moins estropiées, dans l'histoire d'Eutychius et dans le document arabe relatif à la prise de Jérusalem par les Perses en 614, en proposant de ramener ces formes (النة النية), etc.) à une forme primitive النية, qui serait une transcription de Néz, nom spécifique et populaire de cette église.

<sup>1.</sup> C'est ce qui me paraît resulter de la suite de l'inscription, malheureusement très mutilée : מוֹם « de la part qui est la sienne, le ..... (mot incertain, qui est peut-être le régime du verbe רהבית) du sépulcre et de l'hypogée qu'ils ont construits, etc. ».

Depuis, j'ai recueilli un témoignage qui tend à confirmer d'une manière remarquable cette dernière conjecture, et qui, en même temps, contient peut-être une indication précieuse sur l'emplacement réel de cette église, emplacement, comme l'on sait, très controversé.

Ce renseignement m'est fourni par un passage de Moqaddesy, contrôlé par un passage de Yâqoût.

Dans l'énumération des huit portes de la ville, celle qui nous occupe est mentionnée immédiatement après la « Porte de Sion » (Bâb Séhyoûn). Or, cette dernière porte est incontestablement la porte actuelle de Neby Dâoûd, au sud de la ville, devant l'ancien sanctuaire de Sion (Cénacle). On a prétendu que l'énumération de Moqaddesy était faite arbitrairement et que les portes y étaient nommées un peu au hasard, sans préoccupation de l'ordre dans lequel elles se succédaient sur le terrain. La chose ne me paraît nullement démontrée, et je croirais plutôt que l'anteur nomme les portes dans leur ordre réel, en faisant le

<sup>1.</sup> Le Strange, Description of Syrua by Mukaddasi, 1886, p. 38: a Gate of the Desert of the wanderings »; cf., du même, Palestine under the Moslems, p. 213.

<sup>2.</sup> Mo'djem, éd. Wüstenfeld, vol. IV, p. 595.

tour de la ville, à partir de la porte de Sion. Il s'agirait de savoir seulement s'il procède de l'est à l'ouest ou de l'ouest à l'est; je pencherais plutôt pour cette dernière hypothèse. Dans ce cas, la porte de la Néa, serait peut-être à placer à la porte actuelle Bâb el-Maghâr'bè, ou, à une porte, aujourd'hui disparue, située entre celle-ci et celle de Bâb Neby Dâoûd.

Il résulterait de là un fait important, c'est que l'église de la Néa qu'on a si longtemps voulu, et bien à tort, identifier avec la mosquée d'El-Aqsa<sup>1</sup>, se serait élevée, en réalité, sur le bord oriental du plateau de la colline dite de Sion, soit en dehors, soit plutôt en dedans de l'enceinte, en haut du versant occidental de la vallée du Tyropœon.

## \$7.

# Inscription des Croisades découverte à la Khânkâh de Jérusalem.

J'ai reçu du P. Paul de Saint-Aignan une lettre en date de Jérusalem, 25 septembre 1898, dont j'extrais les lignes suivantes :

« De tous côtés on répare et on rebadigeonne les mosquées et les édifices publics en vue de l'arrivée de l'empereur d'Allemagne. Le Khankè a subi cette remise à neuf. Sous des couches de plâtre on a retrouvé une inscription latine. Averti aussitôt de la decouverte, je ne pus m'y rendre, car j'avais une caravane de quarante-cinq personnes<sup>2</sup>. Le P. Galleran, plus libre que moi, et un Assomptioniste y allèrent et copièrent l'inscription; j'aurais préféré un estampage. C'est une dédicace du premier patriarche latin consacrant ce lieu comme demeure du patriarche. Le lendemain matin l'inscription était mutilée par l'ordre du cadi. Une autre inscription latine, trouvée dans un autre lieu de la Khânkê, fut mutilée aussitôt, sans avoir été relevée. »

- 1. Cette identification se heurte à une objection qui semble insurmontable. L'église de la Vierge de Justimen existait encore certainement au commencement du ixe siècle et appartenait au culte chrétien (Commemoratorium de 808 J.-C.). Or, à cette époque, il ne saurait être question de la mosquée d'El-Aqsa, dont l'islam avait, dès le debut ne la conquête, fait le principal de ses sanctuaires.
- 2. Le P. Paul de Saint-Aignan est chargé par la Custodie de guider les pélerins en Palestine. Il a succèdé en cette qualité au regretté Frère Lièvin de

L'inscription signalée par le P. Paul de Saint-Aignan est un document précieux pour l'histoire des Croisades et l'on ne saurait trop regretter l'acte de vandalisme qui l'a détruite. Il faut espérer que la copie qui en a été prise remédiera dans une certaine mesure à la destruction de l'original et qu'elle sera prochainement publiée. Quant à l'autre, il est à craindre qu'elle ne soit irremédiablement perdue. S'il s'agit réellement du premier patriarche latin établi à Jérusalem par les Croisés, l'inscription devait contenir le nom de Daimbert ou Dagobert, ou bien celui d'Arnoulfe le chancelier qui, avant lui, du vivant de Godefroy de Bouillon, avait fait fonction de patriarche.

La Khankè ou, mieux Khankah. est un établissement religieux musulman, situé au nord de l'église du Saint-Sépulcre et chevauchant même une partie du sanctuaire. La découverte qui vient d'y être faite confirme d'une façon remarquable le dire des chroniqueurs arabes, qui assuraient que la Khankah avait été fondée par Saladin, au lendemain de la prise de Jérusalem, au bénéfice de l'ordre des Soufis, dans le palais même servant de résidence aux patriarches francs.

Au moment de donner le bon à tirer de ces pages, je reçois du P. Germer-Durand la lettre suivante, en date du 8 novembre, contenant sur l'inscription découverte des détails explicites et de judicieuses observations qui seront accueillies avec intérêt. L'inscription est, en effet, comme il était à présumer, au nom du patriarche Λrnoulfe ². Reparation d'honneur au cadi: c'est au mufti, paraît-il, qu'incombe la responsabilité de la destruction de ces textes si importants.

Hamme dont le nomest justement estimé des palestinolognes et qui vient de s'étem ir- le 23 septembre dermer, reposant pour toujours dans cette Terre Sainte qu'il a tant aones et connaissant et bien.

<sup>1.</sup> Voir surtont a ce sujet les détails donnés par Embil ed-Inn, le propiese-crétaire de Saladin, et mes Matérinus inédits pour servir à l'histoire des Croisades, 1876, p. 12.

<sup>2.</sup> Voir sur ce personnage, Kulin, Gesch. der erst. lat. Patr. von Jerus.

« Vous avez été informé qu'une inscription latine, decouverte dans l'ancien patriarcat, avait été détruite. Le fait est vrai, malheureusement. Mais avant la destruction, quelqu'un de chez nous a réussi à prendre copie de la première moitié, la seule qui fût découverte à ce moment.

« Voici quelques détails sur la place occupée par l'inscription. Elle se trouvait sur le linteau d'une grande porte d'escalier, laquelle était murée, et cachée sous une épaisse couche de mortier. Ce linteau, composé de voussoirs dont les joints sont à ligne brisée, est portée par deux colonnes de marbre, et surmonté d'une archivolte ornée de palmettes.

« L'inscription était gravée sur le premier voussoir à gauche et disposée en

cing lignes:

# EMM NVLFVS PATRIARCHA DOMVQUI CONDIDIT ISTAM

« La première syllabe a été mutilée. Il faut évidemment lire : [Ar]nulfus. Ainsi complétée, l'inscription forme un vers hexamètre :

[Ar]nulfus patriarcha, domu(m) qui condidit istam...

«L'autre texte, paraît-il, avait également cinq lignes, et se trouvait sur le dernier voussoir à droite : nous n'avons pu le voir. C'était sans doute un second vers.

« La forme des lettres est identique aux types connus des Croisés, au commencement du x110 siècle.

« Arnoul ou Arnulphe de Roux. d'abord vicaire, puis titulaire du patriarcat latin, est connu par les récits de Guillanme de Tyr.

« L'inscription a été découverte au mois de septembre par des maçons qui réparaient les enduits de mortier. Le musti, informé, a ordonné de gratter le tout, sous prétexte que les chrétiens pourraient en arguer pour réclamer la propriété de l'immeuble. Il nous a été impossible de pénétrer de nouveau pour copier la fin avant la destruction.

« J. GERMER-DURAND, « des Augustins de l'Assomption. »

#### § 8.

# Inscription araméenne de Cappadoce!.

- Le P. Scheil, de passage à Constantinople, vient de m'envoyer des photographies et des estampages d'un monument récemment transporté de Koniah (Asie Mineure) au Musée de Cons-
- Communication à l'Académie des Inscriptions et Belles-Lettres, séance du 30 septembre 1898.

tantinople. Ce monument me paraît être d'un haut intérêt pour l'archéologie sémitique, autant que j'en puis juger par un rapide examen des documents malheureusement imparfaits que j'ai sons les yeux depuis quelques heures seulement et que j'ai l'honneur de placer sous ceux de l'Académie. C'est avec beaucoup de réserve que je lui communique le résultat de cette première étude, en quelque sorte improvisée.

Le monument aurait été découvert à Yarpouz, qu'on croit représenter l'ancienne Arabissos, non loin de Nevchehir et de Césarée de Cappadoce, autrefois Mazaka. Il consiste en un énorme bloc de pierre, basalte ou syénite, couvert de sculptures en basrelief, sur deux de ses faces au moins, à ce qu'il semble. L'envoi du P. Scheil comprend cinq photographies représentant cinq scènes différentes.

En l'absence de toute indication de la part de mon obligeant correspondant, qui m'écrit quelques mots à la hâte à la veille de partir pour Mossoul et Suse, je ne saurais dire si toutes ces photographies se rapportent à la même pierre, ou si quelques-unes ne reproduisent pas les faces d'une autre pierre similaire, transportée avec le monument principal. En tous cas, les photographies auxquelles j'ai donné les nos 4 et 3 et qui nous intéressent particulièrement, semblent bien appartenir aux deux faces opposées d'un même bloc, comme le montrent les silhouettes générales des deux ensembles; le no 3, lui aussi, fait peut-être partie du même bloc; mais, sur ce dernier point, je ne saurais être aussi affirmatif. Quoi qu'il en soit, voici la description succincte des cinq photographies:

1° Bloc en forme de carré long, ou dalle épaisse. Trois animaux passant, sur des plans différents, de profil à droite; dans cet ordre: bœuf à bosse (?), chameau, cheval. Travail sommaire et très grossier; formes extraordinairement lourdes et massives.

2° Bloc ou dalle de même forme (peut-être une face du bloc précédent?). En champ de fleurs et d'arbustes divers, traités avec assez d'élégance et de finesse et présentés pour ainsi dire en plan rabattu. Au centre de ce fouillis de végétation, une sorte de

grande couronne tout à fait lisse, au milieu de laquelle on distingue des objets arrondis et un petit rameau feuillu (?); elle est bordée, sur sa moitié environ, de longues tiges à feuilles régulièrement opposées ettrès rapprochées, présentées également en plan rabattu. On pourrait y voir à la rigueur un bassin circulaire avec un petit îlot au centre; mais c'est peut-être bien un nid. A côté, un grandoiseau¹ les ailes étendues, vu de dos et entièrement à plat; près de lui, un tout petit bœuf bossu, couché de profil, un petit vasediota et différents menus objets indéterminés, parmi lesquels cinq en forme d'anneaux. Contre la couronne est appliqué une sorte de bâton courbe se retournant à l'une de ses extrémités en forme de large crochet arrondi.

3º Bloc tout à fait irrégulier et défiguré par de grandes cassures. On discerne encore deux personnages vêtus d'anaxyrides (?), chaussés de sandales, debout², de profil à droite sur un quadrupède à corps mince et allongé qui pourrait être un lion; mais on ne saurait l'affirmer, la tête ayant disparu. An bas, des poissons nageant, indication schématique d'un lac ou d'un cours d'eau.

4º Bloc irrégulier, extrèmement mutilé. Un personnage imberbe (féminin?) vu à mi-corps, tête nue, tunique drapée, maintenant contre lui, de l'avant-bras gauche, un tout petit bœuf couché ou, plus exactement, un veau, muselé par une cordelette, le muste au-dessus d'un vase. Le bras droit a disparu; peut-être le personnage était-iloccupé à traire une grande vache dont je crois distinguer, derrière et contre lui, le corps placé de profil à droite; la tête de l'animal, dont, à ce qu'il semble, on discerne encore les cornes, passant contre l'épaule gauche du personnage, aurait été baissée comme pour flairer le petit veau. Je dois dire que l'existence de cette vache est rendue problématique par suite de l'étendue des cassures; il y a, sur ce que je prends pour son corps, un semis de sleurs qui rendent d'autant plus hésitant. Dans le cas où mou interprétation de ce débris serait juste, la nature

<sup>1.</sup> Peut-être une colombe, l'oiseau de la légende de Sémiramis?

<sup>2.</sup> Les chaussures ne semblent pas avoir la pointe recourbée qu'on considère comme caractéristique du costume dit hittite.

de la scène expliquerait assez bien pourquoi le veau est muselé; c'est pour l'empêcher de téter et de gêner la traite. Le personnage est coupé à mi-corps par une sorte de mur d'appui sur lequel sont posés le veau et le petit vase. Tout ce qui était sculpté dans le champ au-dessous est entièrement défiguré par de profondes cassures.

5° Un char, de profil, roulant à droite, roue à huit rayons, jante bordée de gros clous à têtes rondes; l'attelage a disparu, il ne reste plus qu'une partie de cheval de droite qui semble avoir été tout à fait cabré. Au-dessus de la caisse du char, qui est très petite, et en forme de cône tronqué, on distingue encore posées sur le rebord de la caisse, deux mains tenant les rênes; ces mains sont énormes, étant donnée l'échelle du char. En arrière de la roue s'échappent, en haut et en bas, des lignes à ondulations brisées, où il fant peut-être voir l'indication, soit de la poussière soulevée par le char, soit de la fumée sortant de l'essieu échaussé par une rotation rapide - fervidus axis - soit de l'eau jaillissant de quelque flaque traversée au galop. En bas, au-dessous de la roue du char, un canard est posé de profil à droite, parmi des feuillages; l'oiseau, traité avec un sens très juste de la nature, a peut-être été mis là pour dire que la scène se passe au bord d'un marais.

Ces bas-reliefs on, du moins, quelques-uns d'entre eux, ont été vus encore en place, à Yarpouz, en 1895, par un voyageur russe, M. Smirnov. Il leur a consacré, dans le I<sup>re</sup> volume des Travaux de la Section classique de la Société archéologique de Saint-Péterbourg, une brève notice que je ne connais encore que par l'analyse qu'en a donnée récemment M. Halévy dans la Rerue sémitique (juillet 1898, p. 271; cf. la gravure de la page suivante). M. Halévy reproduit un croquis de M. Smirnov correspondant à notre photographie n° 2; d'après la disposition du croquis, cette photographie montrerait, en réalité, le dessus du bloc, et notre photographie n° 1 le petit côté gauche du même bloc; en outre, les deux côtés longs du bloc porteraient d'autres bas-reliefs qui ne sont pas représentés dans nos photographies. L'un de ces bas-

reliefs est accompagné d'une inscription araméenne de deux lignes, dont M. Halévy a proposé une lecture qui ne doit être accueillie qu'avec beaucoup de réserve, car elle s'appuie sur une simple copie manifestement insuffisante. Cette inscription, dont je n'ai pas à m'occuper pour le moment, me paraît offrir de grandes affinités comme paléographie, comme langue et aussi, je pense, comme teneur, avec un autre texte beaucoup plus considérable, que M. Halévy, sinon M. Smirnov, ne semble pas avoir connu et qui fait l'objet propre de la présente communication.

En effet, le bas-relief reproduit par la photographie nº 5 est accompagné d'une longue inscription en caractères sémitiques alphabétiques, inscription qui est, comme on va le voir, d'un intérêt vraiment exceptionnel. Le texte, gravé en creux, en petites lettres, se divise en trois morceaux : 4º 9 lignes sur la caisse du char; 2° 6 lignes sous la roue, lignes passant en partie sur le corps du canard; 3º 4 ligne tout à fait au bas du bloc. Tout contribne à en rendre le déchiffrement des plus scabreux, en dehors des difficultés propres à cet alphabet, où plusieurs lettres prètent à la confusion entre elles : l'irrégularité des surfaces non planes sur lesquelles court l'inscription, l'enchevètrement des lignes, l'état de mutilation du monument, et enfin l'insuffisance des estampages, dont l'un est en lambeaux. Néanmoins, on peut en lire assez pour reconnaître que l'écriture et la langue sont araméennes. L'alphabet est sensiblement celui qui était usité à l'époque des Achéménides, ce qui du coup nous fournit une date maxima pour les spécimens de cet art aux allures archaïques dans sa naiveté, spécimens bizarres qu'à défaut de cette indication catégorique, on aurait pu être tenté, a priori, de faire remonter beaucoup plus hant. Il faudra maintenant tenir compte de cette donnée nouvelle pour la question encore si obscure de l'origine de ces sculptures rupestres ou antres de l'Asie Mineure et de la Haute-Syrie, avec lesquelles celles-ci offrent plus d'une affinité.

Je ne saurais aujourd'hui donner une transcription complète, et encore moins une traduction de ce texte fort obscur, dont l'étude exigera beaucoup de temps et de peine, même quand on aura de meilleurs matériaux que ceux dont je dispose en ce moment. Il serait indispensable d'avoir sous les yeux l'original même. Je me bornerai à reproduire quelques passages dont la lecture me paraît être à peu près certaine <sup>1</sup>.

| 9 9 9 9 9 9                            |   |
|----------------------------------------|---|
| מוֹדֹא ' דִינֹמוּ[בֹיִים] ' נֹשׁ ? אֹ' | 1 |
| [בُינُבْתُ]א אחתה ואנתתה זי ביُ[נُ]    | 2 |
| כן אמר ז אנח אנחת זי ביל מלכ(א)*       | _ |
|                                        | 3 |
| אחר (ביול כן אמר לדינמודים             | 4 |

1. J'avertis une fois pour tontes qu'il est, la plupart du temps, très difficile de distinguer entre le kaph, le rech et le dalet, ainsi qu'entre le yod et l'aleph, le yod et le guimel. Les beth sont généralement hés à la lettre suivante.

3. Je restitue le nom en partie illisible d'après la l. 4, où il est mieux conservé; la seconde lettre pourrait être un aleph, la sixième rech, ou, moins probablement, kaph. Ce nom propre feminin paraît être composé de deux éléments non sémitiques et rappelle singulièrement le pelilvi Din Mazitienan (zend Daena Mazitiques), la qualification même du mazdéisme.

4. Qualificatif du personnage féminin, paraissant se terminer par l'aleph, indice du feminin. Les premieres lettres sont très douteuses l'eut-être משנה, « princesse »??

5. Le commencement du mot est presque totalement détruit, et la restitution tout à fait conjecturale, quoique rendue assez vraisemblable par le contexte.

6. La dernière lettre manque; je restitue ce nom du personnage masculin d'après d'autres passages de l'inscription ou il est fréquemment repété et très bien conservé. La seconde lettre pourrait être, à la rigueur, un guimel. BGL ferait alors penser à un nom propre dérivé du perse bay, bog « dieu »; mais un dérive crèé par la simple addition de l'ne paraît pas bien satisfaisaut; d'autre part, pa cographiquement, la deuxième lettre semble piutôt être un yorl qu'un giumel. BiL, vocaisé BaiL, rappelle le non divin sémitique Bel. Cf. les noms perses Belesis, Beletanas, Belouris, Belitaras, etc.

7. Remarquer l'absence de la désinence féminine n.

8. L'aleph terminal est écrit en surcharge au-dessus de la ligne,

«??? mazda (?) ? DINMZDIS (?) la reine (?), sœur et femme de BIL (?). Ainsi dit(-elle?) : « Moi, je suis la femme de BIL (?) le roi (?). » Ensuite, (?) BIL (?) dit ainsi à DINMZDIS (?) : « Tu es ma sœur grande, sage et belle; tu es, ? ? ; et c'est pourquoi je t'ai désirée (comme) femme de mon amour.»

Par le fond, comme par la forme, cette espèce de petit dialogue à la manière du Cantique des cantiques 7 nous fait tout à fait sortir des banalités courantes de l'épigraphie sémitique. Faut-il prendre au propre ou au figuré le mariage entre frère et sœur sur lequel il roule? Les deux personnages sont-ils deux êtres humains, un roi et une reine réels? ou bien deux divinités mises en scène et unies par le ξερὸς γάμος, l'inceste sacré, base de toutes les mythologies, l'union qui, du couple fraternel, Zeus et Héra, avait fait un couple conjugal? La physionomie insolite des noms propres, rapprochée du tour sentimental du texte, serait assez en faveur de cette seconde conjecture. Mais, cependant, d'autres indices

- 1. Il y avait peut-être encore deux ou trois caractères à la fin de la ligne, dont l'un en surcharge; peut-être une autre épithète, telle que אָזכּיא, « pure »?
  - 2. La seconde lettre du mot pourrait être un guimel.
- 3. L'incertitude qui règne sur le commencement du groupe empêche de voir comment il faut le couper : un adjectif féminin + la particule arameenne ? מבת עדן אלהן? ou bien אבת עדן אלהן, « dieux », « notre dieu », « nos dieux »? אבת עדן אלהן, « tu es délices divines (de dieux) »??
  - 4. Je lisais d'abord 77; mais le kaph paraît certain; = 77 nºo-araméen?
  - 5. כוית = שוית.
  - 6. Cf. le syriaque בר הדבו אב, « amicus meus ».
- 7. Cf. Cantique des cantaques, iv, 9, 10, 12; v, 1, etc., l'expressi n qui cevient si fréquemment, אהתי כלה, « ma sœar, (mon) épouse », en tenant compte, toutefois, de vin, 1.

seraient de nature à faire croire à la première. Il ne faut pas oublier le milieu historique, politique et religieux dans lequel nous reporte cette inscription. Nous sommes à l'époque de la domination des Achéménides, dans la XII esatrapie, la Katpatouka ou Cappadoce des Grecs. Il serait assez plausible de voir dans ce personnage qualifié de melek, un de ces petits roitelets locaux qui régnaient sous la suzeraineté du Grand Roi et dans la dépendance immédiate du satrape provincial, à moins que ce ne soit le satrape lui-même. L'union incestueuse sur laquelle il insiste avec tant de complaisance rappelle d'une façon frappante celle d'un de ses maîtres, peut-être, de Cambyse, dont Hérodote i nous parle avec de si curieux détails. On sait comment, étant tombé éperdument amoureux d'une de ses sœurs et s'étant mis en tête de l'épouser, bien qu'une telle union fût contraire à la coutume perse, Cambyse soumit le cas au conseil royal, et comment celui-ci s'en tira par une échappatoire : « Nous ne connaissons aucune loi qui autorise chez les Perses le mariage entre frère et sœur, mais nous en connaissons une qui permet au roi de Perse de faire tout ce que bon lui semble. » Cambyse s'accommoda de cette réponse, véritable modèle d'escobarderie, épousa la sœur qu'il aimait et, mis en goût par ce premier essai, en épousa ensuite une autre plus jeune. L'inceste avait donc été mis à la mode par le Grand Roi, et, pour qui connaît la servilité de l'Orient, cet exemple donné de haut a pu être suivi dans les provinces où l'on prenait le ton de la cour. C'était en même temps une flatterie raffinée à l'adresse du maître suprême que de l'imiter jusque dans ses écarts. Ce précédent topique rendrait donc assez vraisemblable l'hypothèse que nous avons affaire dans notre inscription à un cas analogue; il n'est peut-être même pas nécessaire pour justifier la possibilité d'une union de ce genre dans un groupe ethnique soumis aux Perses, mais qui différait d'eux par la langue, la religion et les usages et chez lequel l'inceste pouvait fort bien ètre déjà chose reçue et courante.

<sup>1.</sup> Hérodote, III, 31.

La seconde partie de l'inscription pourrait peut-être nous permettre de trancher la question. Malheureusement, l'estampage de cette partie est en si mauvais état que je n'ai pu encore y déchiffrer çà et là que quelques passages sans suite. Au début, après un mot douteux, -? = peut être [2]2? — une date : peut l'ill Ill... « Le 6 de Tammouz ». Le nom du mois a souffert, mais il réapparaît plus loin, suffisamment clair; l'orthographe plene n'en est pas moins quelque peu surprenante. Puis, un groupe de 7 lettres relativement bien conservées, mais pour l'interprétation desquelles je n'ose encore rien proposer, bien qu'elles suggèrent diverses lectures plus ou moins plausibles. Le nom de BIL ou BGL est répété plusieurs fois. Çà et là des groupes de mots certains se détachent, par exemple, l. 4:

# טבא היא ושלמא אחר ביל שגיא

«... bien, vie et salut. Ensuite, B?L, puissant... ».

A la fin il semble qu'il y avait la définition de la destination du monument:

« et ainsi (?) a été fait dans l... »? . . . ברת ברת [۱]

Mais tout cela demande à être repris plus à fond, et peut-être, après une étude plus attentive, surtout si elle est faite sur de meilleurs estampages, pourra-t-on arriver à une lecture suivie.

Nous en avons vu assez, néanmoins, pour pouvoir apprécier la valeur considérable de ce document. Ce qui fait son principal intérêt pour nous, c'est le lieu même où il a été trouvé. Il vient élargir encore ce domaine si vaste, et chaque jour accru de l'aramaïsme. Déjà les inscriptions de Limyra et de Seraidin nous avaient montré l'araméen prenant pied sur les côtes de Cilicie; celle de Yarpouz nous le montre anjourd'hui implanté au cœur niême de l'Asie Mineure, et elle vient justifier d'une façon remar-

<sup>1.</sup> La formule, répétée ligne 6 avec interversion des deux termes, rappelle celle du protocole araméo-perse d'un papyro- d'Egypte que j'ai étudié antre-fois : היא הדא דשרירא, formule qui semble elle-même être modelée sur la formule pharaonique : « vie, santé, force ».

quable le dire des anciens qui affirmaient que la Cappadoce était occupée par une population syrienne, ce qu'ils appelaient les Syriens blancs. On peut dire que c'est l'épigraphie qui nous a révélé l'existence de ce monde araméen dont l'histoire ne permettait guère de soupçonner l'étendue et l'importance, de cette couche ethnique continue qui, de Yarpouz au nord jusqu'à Teima au sud, sur une aire de plus de 1.300 kilomètres de longueur, a couvert une partie de l'Asie antérieure et a laissé derrière elle comme une chaîne de jalons épigraphiques attestant un passé qui n'a pas dù être sans grandeur, sinon sans éclat. Il y avait là, en puissance d'être, tous les éléments voulus pour la formation d'un vaste empire araméen. Il ne lui a mangué, pour naître et tenir sa place dans l'histoire de l'humanité, qu'un homme servi par des circonstances favorables, un Cyrus quelconque, voire un simple Mahomet. L'aramaïsme, faute d'un novau solide de condensation, devait toujours rester à l'état de nébulense. C'est pour cela qu'il nous apparaît si obscur dans le ciel historique de l'Orient, bien qu'il y ait occupé matériellement un espace considérable. A deux reprises, vers la fin de son évolution, les derniers représentants de l'aramaïsme politique, les Nabatéens et les Palmyréniens, semblent avoir tenté de réaliser cette aspiration naturelle de toute race qui a quelque peu conscience de soi-même. Mais il était trop tard, la place était prise; Rome était là et elle eut tôt fait de couper court à ces velléites de mégalomanie in articulo mortis. C'est l'Islam qui devait finalement, en ayant raison de Rome devenue Byzance, et en balayant, d'autre part, l'empire pourri des Sassanides, donner une sorte de satisfaction à cette tendance séculaire d'une race qui, morcelée en petits royaumes, ne s'est jamais appartenne en propre et est restée tonjours à l'état amorphe. Au fond, le triomphe de Mahomet, on plutôt des premiers califes ses successeurs, a été la revanche tardive des Arétas et des Zénobie. L'Islam a réussi la où ceuxci ont échoué et le monde arabe s'est conché dans le large lit que ui avait préparé le vieux monde araméen. Mais, en même temps, l'Islam a absorbé cette race deshéritée a laquelle il a pris tant de

chose et il a marqué au coin arabe, et arabe koreichite, la matière araméenne refondue et jetée dans ses moules.

Pendant l'impression de ces lignes, je reçois de S. E. Hamdy-Bey de nouveaux estampages. Il résulte des explications de l'obligeant directeur du Musée de Constantinople que les cinq photographies que j'ai décrites plus hant se rapportent bien, comme je le supposais, à deux blocs distincts, A et B:

A = les photographies n° 3, 4 et 5, qui montrent trois faces différentes du bloc (dont une porte la grande inscription);

B=les photographies nos 1 et 2, montrant une face et l'un des petits côtés du bloc.

Sur l'un des grands côtés de B, représentant deux tout petits personnages debout, tournés l'un vers l'autre et très grossièrement sculptés<sup>1</sup>, est gravée une inscription araméenne de trois lignes; c'est celle dessinée par M. Smirnov (deux lignes seulement) et dont M. Halévy a tenté le déchiffrement. Hamdy-Bey a bien voulu m'en envoyer l'estampage. Je n'ai pas encore en le temps de l'étudier. J'y reviendrai. La première ligne, gravée en caractères plus petits, me semble être, à peu de chose près, la reproduction textuelle de la dernière ligne, isolée, de la grande inscription. Je crois pouvoir la lire:

«..... fait au mariage de BIL (?) le graud, le roi ».

La lecture matérielle du premier mot est très douteuse; , convenir, monimentum », fournirait un assez bon sens; mais le dernier caractère, réduit actuellement à une simple haste verti-

1. Le roi et la reine? Derrière celui de droite, deux signes ou symboles indeterminés. Les deux figurmes, de forme trapue et carrée, ont l'air de petites marionnettes tout à fait enfantmes. cale. pourrait être un noun, ce qui ferait songer à כן « ainsi »; seulement le zain initial, qui est sûr. deviendrait alors fort embarrassant, car il serait difficile d'admettre : המחבן « ceci a été fait ». Quant au mot החחדן « mariage », il semble certain et justifie fort à point l'interprétation générale que j'ai proposée du texte, en nous invitant à voir, comme j'y inclinais, dans les héros incestueux de ce petit épithalame, de simples mortels.

Une dernière remarque pour terminer. Après avoir attentivement examiné à la loupe les photographies n° 3 et 4, malheureusement bien confuses, je crois avoir reconnu l'existence de caractères araméens gravés çà et là au milieu des sujets figurés. Nous aurions donc encore deux inscriptions faisant partie du même ensemble de textes et pouvant peut-être contribuer beaucoup à l'élucidation de ce monument jusqu'ici unique en son genre. Mais des estampages seraient indispensables pour vérifier la chose. L'animal indéterminé de la scène n° 3 est peut-ètre bien une vache, comme celle de la scène n° 4; par moment même, on croirait apercevoir, entre les jambes de la bête, une femme accroupie, en train de la traire... Mais les mutilations sont telles que je n'oserais rien affirmer sans avoir sous les yeux l'original on de meilleures reproductions.

§ 9.

## Amphores à épigraphes grecques et jarre à épigraphe sémitique provenant d'un sépulcre phénicien.

Dans l'un des sépulcres de la nécropole antique découverte par

1. En considérant 75 comme un verbe. D'autre part, il ne serait guère plus

le D<sup>r</sup> J. Rouvier<sup>1</sup>, entre Beyrouth et Khân el-Khoulda, celui-ci a recueilli, entre autres objets, deux amphores en terre cuite, portant des timbres à inscriptions grecques, et une jarre de même matière, mais, comme je l'expliquerai, de forme sensiblement différente, et portant une épitaphe à l'encre, en caractères sémitiques.

En même temps qu'il envoyait au Ministère de l'Instruction publique son rapport sur cette intéressante découverte, M. Rouvier voulait bien m'en transmettre le double que j'ai eu l'honneur de déposer, en son temps, sur le bureau de l'Académie<sup>2</sup>.

En attendant la publication de ce rapport, publication qui serait très désirable, mon confrère, M. Berger, à qui il avait été communiqué par le Ministère, en a fait connaître la substance à l'Académie<sup>3</sup>, et, dans une séance ultérieure<sup>3</sup>, il a présenté quelques savantes observations sur les trois vases en question.

Ayant eu, de mon côté, l'occasion de m'occuper de ces monuments à mon cours du Collège de France<sup>3</sup>, je ne crois pas inutile d'exposer ici le résultat de l'examen auquel je les ai soumis, résultat que j'avais indiqué très succinctement à la séance de l'Académie du 44 février.

Par leur forme, non moins que par les indices épigraphiques qu'elles offrent, les deux amphores, qui seules méritent de recevoir ce nom, trahissent une fabrication purement grecque; elles rappellent tout à fait les amphores de Rhodes, de Thasos et de Cnide. Il est probable que l'examen microscopique de la pâte de l'argile ne ferait que confirmer ce diagnostic, en le précisant; et, par induction, nous sommes suffisamment autorisés à attribuer la même origine aux autres amphores anépigraphes,

satisfaisant de considérer 727, comme l'équivalent de 727, ces (choses) ». Cf., touterois, plus haut (l. 7), 77, paraissant = 77.

1. Academie des Inscriptions et Belles-Lettres, séance du 14 janvier 1898,

<sup>1.</sup> Academie des Inscriptions et Belles-Lettres, séance du 14 janvier 1898, Comptes rendus, p. 18 : lecture d'une lettre, en date du 2 janvier, adressée à M. Clermont-Ganneau par le D' Rouvier.

<sup>2.</sup> Séance du 11 février, Comptes rendus, p. 93.

<sup>3.</sup> Ibid.

<sup>4.</sup> Séance du 18 mars, Comptes rendus, p. 158.

<sup>5.</sup> Leçon du 9 fevrier 1898.

de forme similaire, faisant partie du même mobilier funéraire.

Les inscriptions grecques qu'on y a relevées ne sont pas, comme on l'a dit, des graffiti, par conséquent des inscriptions qui auraient pu y être ajoutées après coup, mais bien, ce qui est fort important, des timbres de potier apposés avant la cuisson.

La première de ces légendes se compose de deux lignes, dont la seconde est illisible:

### ΕΠΙΞΕΝΟΦ . . . . . . . . . . . . .

La restitution: 'En! Ξενος [άντου], ne fait pas de doute; c'est celle que j'avais proposée et qu'à une variante près¹, adopte également M. Berger. J'ajouterai que le nom de Xénophantos, ou Xénophantes, revient très fréquemment sur les timbres d'amphores rhodiennes; en outre, détail tout à fait significatif, il est accompagné ici d'un buste radié d'Apollon, emblème caractéristique de l'île de Rhodes (la tête du Colosse).

La seconde amphore porte un timbre, également mutilé, dont M. Rouvier transcrit ainsi la légende :

## Μ·····Α Σ···ΘΕΟΥ

Je propose la restitution suivante, qui me paraît répondre d'une façon satisfaisante au nombre des caractères manquants et, en même temps, à la valeur ainsi qu'à la position des caractères subsistants:

$$M$$
[ενιδάμ]α  $\Sigma$ [ωσι]θέου.

Le nom de *Menidamas* s'est déjà rencontré sur des timbres d'amphores cuidiennes. Ici encore, notre timbre est accompagné du buste radié, caractéristique de la fabrication rhodienne.

La présence, dans ce mobilier funéraire appartenant à une sépulture phénicienne, de deux amphores, au moins, de fabrication certainement hellénique, concorde bien avec l'indication chronologique résultant de la découverte qu'y a faite M. Rouvier,

<sup>1.</sup> Έπι Ξενόσ[αντος]. Ce doit être le résultat d'une legere inadvertance, la préposition ἐπὶ appelant nécessairement le génitif et le genitif de Ξενόφαντης ou Ξενόφαντης (les deux formes existent) ne pouvant être que Ξενοφάντου.

d'une monnaie d'Antiochus VII, datée de l'an 183 des Séleucides (129 av. J.-C.).

Le troisième vase, celui qui porte l'inscription en caractères sémitiques tracés au qalam, se distingue nettement des deux amphores précédentes et de leurs congénères par sa forme : corps cylindrique allongé, se terminant brusquement en cône à la base; oreilles très petites, permettant à peine d'y engager un doigt ou deux1; pas de col; large ouverture se raccordant au corps cylindrique par un court tronc de cône ou de calotte sphérique. Cette forme particulière est sensiblement celle de certaines jarres assez nombreuses, de Chypre, de Syrie et de Carthage, que nous connaissions déjà et qui présentent la même particularité : inscriptions à l'encre en caractères sémitiques. Plusieurs de ces jarres se trouvent, ou se trouvaient dans les collections de M. di Cesnola et de M. de Clercq 2; les premières paraissent avoir été recueillies en Chypre, les autres l'ont peut-être été sur la côte de Syrie; mais ces provenances, bien que probables, ne sauraient être établies avec certitude. Il semble bien que ces jarres appartiennent, en tout cas, à une même famille céramique, et, quoique les inscriptions qu'elles portent aient été forcément tracées après la cuisson, il est permis d'y voir, sans trop de témérité, les produits d'une fabrication non hellénique, vraisemblablement phénicienne.

L'épigraphe de la nouvelle jarre est d'une lecture très difficile et, pour ma part, j'hésite à transcrire, d'après les deux reproductions que nous en a envoyées M. Rouvier , ces huit caractères cursifs, défigurés par les empâtements du qalam et peut-être aussi par l'action du temps et le dépôt de la couche sableuse qui les masquait. Il faudrait avoir sous les yeux l'original mème; il

<sup>1.</sup> Je considère les dimensions si remarquablement exigués de ces espèces d'anses, caractéristiques de la fabrication orientale, comme ayant été calculées pour permettre, en réalité, le passage d'une corde, à l'aide de laquelle on manœuvrait ces grands vases.

<sup>2.</sup> Le Louvre en possède aussi au moins un spécimen. J'en ai vu d'autres également, il y a déjà nombre d'aunées, au British Museum, qui était alors en pourparlers pour l'acquisition; j'ignore si l'acquisition a été faite.

<sup>3.</sup> Voir la gravure donnée dans les Comptes rendus de l'Académie, 1898, p. 158.

faudrait aussi comparer cette épigraphe aux autres épigraphes congénères qui offrent avec elles de grandes affinités paléographiques, et qui, malheureusement, sont encore fort insuffisamment connues. La langue même et l'écriture demeurent incertaines. Assurément, les lettres rappellent quelque peu, au premier abord, l'alphabet araméen, tel que celui de certains papyrus d'Égypte, par exemple. Mais est-ce à dire pour cela que nous avons affaire à une inscription réellement araméenne? L'écriture cursive phénicienne a pu obéir, d'une façon analogue, aux mêmes exigences calligraphiques du qalam. L'affinité générale de cette jarre avec celles que j'ai citées, et l'existence sur celles-ci de légendes nettement caractérisées comme phéniciennes d'écriture et de langue, me font croire, jusqu'à meilleur avis, que l'inscription que porte celle-là est réellement phénicienne.

Sur l'une de ces jarres (Pl. II. D. F), que j'ai eu l'occasion d'étudier autrefois, mais dont j'ai omis de noter la provenance, j'ai lu, très clairement écrit, le nom d'homme partez, Baalpilles, qui a de bons répondants phéniciens. Au-dessous, en caractères plus grands et séparés des précédents par un intervalle assez considérable: 'T', qui est, soit le verbe « donner » à l'état isolé, soit l'élément final d'un nom propre théophore dont le commencement a disparu: ... yaton. Au-dessous encore, les traces d'une autre ligne qui a trop souffert pour permettre le déchiffrement; on y remarquera les deux éléments en forme de V (les deux branches dissociées d'un chin?) qui rappellent d'une façon frappante la première lettre de la légende du vase de M. Rouvier, ou ce qui en subsiste.

Sur une autre jarre de même espèce (Pl. II, C, E) j'ai relevé, toujours écrit au qalam, le nom propre d'homme ¿zz, Bu'ali ou Ba'alai, bien connu dans l'onomastique phénicienne.

<sup>1.</sup> Peut-être de la collection Cesnola.

<sup>2.</sup> Voir l'observation que j'ai faite précédemment (supra, p. 22) sur le nom tout à fait similaire de Echmounpilles, dans la grande inscription de Carthage. Cf. Revue d'assyr. et d'arch. or., vol. I, p. 90, n° 24 : un Baalpilles, fils de Baalyahon.

<sup>3.</sup> Cf. C. I. S., nº 223.

Sur d'autres, enfin, dont les dessins et copies m'ont été communiqués jadis par mon regretté ami Georges Colonna-Ceccaldi, qui avait vu les originaux à Cypre même, j'ai relevé, entre autres, les noms également phéniciens, de מונים Menahem, שונים Menahem, אדנשמש Echmounyaton. Comme on le voit, il semble qu'en général, ces courtes inscriptions se soient composées de noms propres de personnes.

#### § 10.

#### L'inscription nabatéenne de Kanatha :.

M. Sachau a publié, il y a deux ans, dans les Sitzungsberichte de l'Académie des Sciences de Berlin<sup>5</sup>, un mémoire sur un très intéressant monument nabatéen, une sorte d'autel orné d'un bas-relief représentant un bœuf ou taureau, de profil à gauche la tête tournée de face, avec une inscription nabatéenne de deux lignes disposées au-dessus et au-dessous du bas-relief.

Dans une communication que j'ai eu l'honneur de faire à l'A-cadémie des Inscriptions et Belles-Lettres, à la même époque<sup>4</sup>, j'ai essayé de montrer que M. Sachau s'était tout à fait mépris. à la fois, sur la signification archéologique du monument. et sur le sens de l'inscription. Selon lui, l'animal représenté serait l'image même du dieu à qui le monument est dédié; ce dieu nabatéen aurait été une sorte de congénère du bœuf Apis des Égyptiens, et se serait appelé Koussayyou. Partant de ce point de vue erroné, voici comment M. Sachau lisait l'inscription:

« KRZW a fait graver un taureau selon ses moyens (à ses frais), comme un objet votif (objet d'adoration?), image (du dieu) Kousayyou. Hann'êl l'artiste. Salut.»

Je crois avoir réussi à établir, dans ma dissertation, que le nom de Koussayyou, qui apparaît à la seconde ligne, n'était

<sup>1.</sup> Aussi, je doute fort de la lecture and « d'Égypte », que M. Schræder a proposée dans le temps (Monatsberirhte de l'Académie des Sciences de Berlin) pour une de ces légendes figurant sur un vase de la collection Cesnola (nº 22).

<sup>2.</sup> Planche I, A, B, C. 3, 1896, p. 1056 et pl. X.

<sup>4.</sup> Séance du 18 décembre 1896. Cf. mon Recueil d'archéologie orientale, vol. II, p. 108.

nullement un vocable de la prétendue divinité admise par M. Sachau, mais tout bonnement un nom propre d'homme, le nom mème de l'artiste qui avait exécuté le monument; cet artiste ne s'appelait pas Hann'èl, comme l'a cru M. Sachau, mais bien Kousayyou, fils de Hann'èl.

Après avoir ainsi éliminé le nom du dieu supposé, je m'étais attaqué à sa personnalité même, et j'avais conclu, pour des raisons tant archéologiques qu'épigraphiques, que le bœuf ou le taureau sculpté n'était nullement l'image d'une divinité quelconque, Kousayyou ou autre, mais simplement la figuration de l'animal offert en sacrifice par l'auteur, ou les auteurs de la dédicace.

Je concluais, en outre, que la première ligne de l'inscription devait être lue d'une façon absolument différente de celle proposée par M. Sachau. Il n'y était question, selon moi, ni d'un personnage appelé KRZW; ni d'un bœuf (אלקור (אלקיי)); ni de la sculpture (אלקיי)) de ce bœuf; ni de son image (אלקיי), symbolisant le dieu; ni des dépenses faites par le donateur selon ses moyens (אלקיי וווה). Tout en faisant des réserves sur le déchiffrement définitif, qui n'avait alors pour base qu'une photographie insuffisante du monument, je proposais de lire, à la première ligne, les mots אל בבו « la famille des Benê Ouitro », précédés probablement de deux verbes indéterminés définissant la nature de la dédicace collective.

M. Euting, avec son obligeance habituelle, vient de nous envoyer pour la Commission du Corpus inscriptionum semiticarum, un excellent estampage de l'inscription, pris par lui à Soueîda, chef-lieu du Haurân, où le monument, provenant de Tré, ou plutôt de Kanaouât, a été ultérieurement transporté. Cet estampage justifie complètement, sur les points essentiels, les conclusions auxquelles j'étais arrivé, et nous permet d'établir définitivement la lecture de ce texte important:

נדר וצעד אל בני ותרו רהמי גדא שלם קציו בר הנאל אמנא שלם « A voué et sacrifié (?) la famille des Benê Ouitro, aimant le Gad. Salut! « Kousayyou, fils de Hann'èl, l'artiste. Salut! »

La première lettre du premier mot 372 « vouer » n'est pas très distincte; mais ce que l'on en voit encore présente l'aspect des autres noun de l'inscription. Une particularité notable de cette inscription, c'est que les dalet y sont nettement différenciés des rech, avec lesquels, d'ordinaire, ils se confondent tout à fait dans l'alphabet nabatéen : ici, ils sont renversés en arrière, vers la droite, tandis que les rech sont penchés en avant, vers la gauche et, de plus, ont les reins cambrés.

Le second mot, 723, sa'ad, dont la lecture matérielle s'impose, est nouveau et d'une interprétation difficile. La racine, commune aux principaux dialectes de la famille sémitique, semble avoir le sons primitif de « monter », d'où dérivent des acceptions diverses dans ces dialectes. Il est à supposer qu'ici le verbe a une force active et est au pael. Il voudrait donc dire littéralement « faire monter ». Mais que faut-il entendre par là au juste? Est-ce simplement l'idée d' « offrir? » Mais, pour cette idée, les Nabatéens, à l'instar de leurs autres frères sémiliques, connaissent et emploient le verbe 272. Je serais tenté de croire — mais ce n'est là, je l'avoue, qu'une conjecture - que ce verbe définit dans notre inscription un acte de nature religieuse, un sacrifice d'une espèce particulière, analogue, sinon identique, à l'holocauste. Je suis, en effet, frappé de voir que, dans la version arabe qu'il a faite de la Bible au xe siècle, Saadiah, dans les passages où il est question de l'holocauste', se sert du mot صعدة, sa'ida, au pluriel סף pour rendre l'hébreu מולה « holocauste ». Je crois que Saadiah a été guidé, dans le choix de cette expression, par le sens étymologique de « montée » qu'il attribuait au mot hébreu מילה « holocauste », et à l'expression consacrée : העלה מילה (ou י (לצֵילה) « faire monter (en holocauste) ». La compréhension du vieux

<sup>1.</sup> Par exemple, dans le récit du sacrifice, non consommé, d'Isaac (Genèse, XXII, 2, 3, 7, 8), dans les Psanmes AL, 7; L, 8; LXVI, 13. N'ayant pas à ma disposition le texte de Saadiah, je m'en fie aux references du dictionnaire de Freytag et du Supplément de Dozy.

rabbin, profondément versé dans la connaissance de l'hébreu et de l'arabe, vaut bien celle des exégètes modernes qui, pour les besoins de la cause, ont imaginé une racine fictive du signifierait, suivant eux, « brûler ». La racine arabe « monter » répondait parfaitement à la plus naturelle de ces conceptions. Et maintenant la forme , qui en dérive très régulièrement, a-t-elle été créée de toutes pièces par Saadiah? Bien qu'à ma connaissance, on ne la retrouve employée que par lui¹, est-ce à dire qu'elle n'existait pas réellement, avec ce sens particulier, soit en arabe, soit dans quelque autre dialecte congénère, dont l'arabe a recueilli en partie l'héritage — ce qui est le cas du nabatéen comme nous en avons mainte preuve?

Il est à remarquer que l'arabe classique emploie, à la seconde forme, le verbe au sens technique de « faire fondre un corps » ou, plus exactement, le *sublimer*, comme on disait dans le langage des alchimistes formés à l'école arabe et poursuivant la recherche du grand œuvre. Il est certain que la combustion totale de la victime, opération caractéristique de l'holocauste, équivalait à une *sublimation* dans toute la force du terme. C'était une façon d'en faire monter la substance essentielle jusqu'à la divinité à qui on entendait l'offrir en entier, jusqu'à l'être inaccessible qui planait dans les régions célestes 3.

Peut-être même est-ce bien là l'image réelle qui se cache à la base de l'expression hébraïque désignant l'holocauste, « faire

désigne, dans le dialecte arabe chrétien, l'Ascension.

<sup>2.</sup> Le verset 15 du Psaume exxi, rapproché du verset 13, est bien significatif à cet égard, et nous montre au vif cette conception de la divinité qui, à proprement parler, mangeait son pain à la fumée : « je t'offrirai des holocaustes » (littéralement : « je ferai monter pour toi des montées ») de (bètes) grasses, avec la fumée des béliers : je sacrilierai des bœufs avec des boucs. » Chez les Grecs, comme chez les Jinfs, le repas divin était essentiellement offactif : δσμή εδωθίας τίπτη πια « le fumet agréable à Jehovah ». La crémation totale de la victime réalisant le mode le plus parfait de son absorption par le dieu invisible, attaché à l'empyrée par sa grandeur même; c'est reduite à l'état gazeux qu'elle pouvait monter jusqu'a lui. (Voir, sur l'ensemble de cette question de l'alimentation des dieux, par le sacrifice, mon Imagerie phénicienne, p. 64 et sq.)

monter (au ciel) », et non pas, comme on le supposait, celle de «faire monter la victime sur l'autel». Cette dernière image serait, en effet, bien banale et, d'ailleurs, elle ne comporterait aucune différence entre l'holocauste et le sacrifice ordinaire.

Est-il trop téméraire de conclure de là que, dans le dialecte nabatéen, dont les affinités avec l'arabe sont si étroites, le verbe et le substantif ציי étaient employés pour désigner un genre de sacrifice particulier et analogue à celui que les Juifs appelaient , et les Grecs « holocauste »? A ce sujet, je citerai le Psaume LXVI, 13, où le צילות « holocaustes », et le mot בדריב « vœux » — ce dernier identique au verbe » בדריב « vouer », de notre inscription — se trouvent justement rapprochés d'une façon bien frappante, dans un rigoureux parallélisme :

## אבו ביתך בעולות אשלם לך נדרי

« Je viendrai dans ton temple avec des holocaustes, je m'acquitterai envers toi de mes vœux. »

Qui sait même s'il ne serait pas possible de retrouver jusqu'en hébreu des traces de ce mot ממו dans cette acception spéciale d' « holocauste »? Il y a, dans le II « livre de Samuel (vı, 13), un passage fort obscur, qui a été très diversement interprété par les anciennes versions grecque et latine de la Bible et pour le sens duquel les exégètes modernes n'éprouvent pas un moindre embarras. Il s'agit du transport solennel de l'Arche de Jéhovah de la maison d'Obed-Edom dans la cité de David, sur l'ordre de ce roi, qui prit lui-mème, comme l'on sait, une part personnelle à la cérémonic en dansant devant le costre sacré la danse liturgique dont l'iudécenze avait si fort scaudalisé sa semme Mikal². Parmi les rites dont l'observation présida à cette translation figurent en première ligne des sacrisces : מונבה של הברוא ( et fut sacristé tau-

<sup>1.</sup> Pour que le rapprochement prenne toute sa valeur, il faudrait voir comment Saadiah a rendu ce verset en arabe. J'ai dit plus haut que, malheureusement, je n'avais pas la version de Saadiah à ma disposition.

<sup>2.</sup> Il semble résulter du verset 20 qu'au fond des critiques acerbes de Mikal, il y avait surtout une pointe de jalousie féminine: « Le roi d'Israel s'est fait aujourd'hui vraiment braucoup d'honneur, en se découvrant devant les yeux des servantes de ses serviteurs! »

reau et veau gras? », est-il dit à la fin du verset 13. Au commencement de ce même verset se lisent les mots, sur lesquels porte mon observation :

#### ווהי כי צעדו נשאי ארון־יהוה ששה צעדים

On traduit généralement : « Et il arriva que les porteurs de l'Arche de Jéhovah ayant marché six pas, on sacrifia, etc. » On reconnaît d'ailleurs que ce sens est des plus douteux et des moins satisfaisants; on n'est même pas d'accord sur la façon même dont il faut concevoir la manœuvre liturgique ainsi décrite. Ce qui augmente encore l'incertitude, c'est que les Septante ont compris tout différemment et supposé qu'il s'agissait, non d'un arrêt du cortège après six pas, ou de six arrêts successifs, mais de sept (au lieu de six) chœurs, de sept groupes de coryphées formant la procession. Je me demande en présence de l'élément nouveau que semble introduire dans le problème notre inscription nabatéenne, si, par hasard, il ne s'agirait pas de six (ou sept) holocaustes : בעדו ששה צערום. Cette interprétation, dont je ne me dissimule pas la hardiesse', aurait, au moins, l'avantage de rétablir entre les deux parties du verset un parallélisme parfait.

Les deux derniers mots de la première ligne de notre inscription nabatéenne présentent également un intérêt considérable et demandent quelques explications. Il faut définitivement renoncer à la lecture que M. Sachau avait mise en avant : משגרא = מכגרא « sanctuaire, objet d'adoration », et que nous avions acceptée sur sa garantie, tout en rejetant son interprétation. Il n'y a pas moyen de lire autrement que און; ce qui, traduit littéralement, veut dire « qui aiment le Gad ». L'épithète, au pluriel, se rapporte évideinment aux Benê Ouitro, auteurs de la dédicace.

<sup>1.</sup> On peut lui objecter, entre autres choses, qu'un peu plus loin (versets 17 et 18), à propos des sacrifices offerts. l'Arche une fois installée en son sanctuaire, les holocaustes sont appeles, à la façon ordinaire, prop. L'objection, toutefois, quorque grave, n'est pas dirimante, et l'on pontrait y repondre de diverses manières. Il est possible, par exemple, qu'on distinguât entre l'holocauste où la victime, qui devait subir la crémation intégrale, était préalablement exorgée, et celm ou elle était brûlée vive (pour cette dernière forme de sacrifice, cf. l'offrance des enfants à Moloch).

Que signifie-t-elle au juste? Je crois qu'il faut l'entendre ainsi. Le Gad— le mot est bien connu dans toutes les langues sémitiques — c'est la bonne fortune, le bon génie, la  $T\circ_{\chi_{\mathcal{H}}}$ . Le culte du Gad était très répandu dans toute la région du Haurân'; on y rencontre fréquemment des  $T\circ_{\chi_{\mathcal{H}}}$ , ou  $T\circ_{\chi_{\mathcal{H}}}$ : un des plus importants de ces sanctuaires était celui de Sanamein. Ces Tychaea étaient de véritables  $Beit\ Gada$ ,  $Z\circ_{\chi_{\mathcal{H}}}$ , semblables à ceux dont nous parle l'auteur syriaque Jacques de Seroug, et qui, situés sur la cime des montagnes, avaient été, à l'époque chrétienne, transformés en monastères. Le culte du Gad- $T\circ_{\chi_{\mathcal{H}}}$  apparaît encore très nettement dans les inscriptions palmyréniennes².

Le Gad adoré par le clan des Benê Ouitro pouvait être le génie particulier de ce clan. Mais ce pouvait être aussi une divinité de de plus grande envergure, représentant non un groupe restreint, mais la civitas même, et ayant, à ce titre, dans l'ancienne Kanatha, un Beit, un Túxelor, semblable à celui de Sanameîn et autres lieux. Sans vouloir exclure la première, j'inclinerais assez volontiers vers cette dernière vue, étant donné que cette conception de la ville personnifiée par la Tychè était générale dans le monde antique et que la région du Hanrân ne semble pas avoir fait exception sous ce rapport; c'est ce qu'attestent suffisamment les nombreuses monnaies des diverses villes de cette région, où l'être de raison appelé Tychè est figuré sous les traits classiques d'une femme pourvue d'attributs variés. Si Gad est la personnification de la ville, l'expression « qui aiment le Gad » équivaudrait donc ici sensiblement à « qui aiment la ville, leur ville natale ».

A ce titre, elle serait à rapprocher d'une expression similaire qui nous en révèle peut-être bien la véritable valeur. C'est une expression dont je relève un exemple dans une inscription ara-

<sup>1.</sup> Voir Mordtmann, Zeitschr. d. deutsch. morgenl. Gesellsch., XXXI, p. 99; cf. XXXVIII, p. 585.

<sup>2.</sup> M. de Vogüé, Syrie centr. Inser. sém., Palm. nº 95 (cf. mon Recueil d'archéologie orientale, vol. II, p. 1,) et nº 3, en tenant compte de l'excellente rectification due à M. Noeldeke (ZDMG., XLI, p. 709): ΤΣΕ Τέχη Θαιμείος (à lire peut-être: Θαιμείο(ν)?).

méenne de Palmyre '; il s'agit de deux personnages auxquels le sénat et le peuple élèvent deux statues honorifiques :

## רחימי מדיתהין ודחלי אלהיא

« qui aiment leur ville et qui craignent leurs dieux »

L'inscription est bilingue, et la contre-partie grecque achève de nous éclairer sur la signification de l'expression : εὐσεδεῖς καὶ ἐιλοπάτριὰκς. Les Benê Ouitro nabatéens « aimant le Gad », c'est-à-dire la Tychè de la ville où ils résidaient, seraient, en réalité, des ἐιλοπάτριὰες Ξ μπππη comme les deux personnages de Palmyre dont je viens de parler.

Par conséquent, il est permis de conclure que le monument élevé par eux avait pour objet la commémoration d'un sacrifice d'un holocauste, offert par eux en l'honneur de la Tychè, soit, locale, soit personnelle, sacrifice dont le bœuf, figuré sur l'autel, aurait fait les frais.

#### § 11.

# Sur un poids en plomb à légendes grecques provenant de Syrie<sup>2</sup>.

Ce poids en plomb est actuellement déposé à la bibliothèque du couvent de Sainte-Croix, près de Jérusalem. Il a été recueilli dans la succession d'un prêtre grec qui a été pendant une trentaine d'années curé de Gaza, et que j'ai eu moi-même l'occasion d'y voir en 4870. Il y a donc beaucoup de probabilité pour que l'objet provienne réellement, sinon de cette ville, du moins d'une ville voisine. La chose, sans être sûre, est d'autant plus vraisemblable que Gaza et la région adjacente nous ont déjà fourni deux poids du même genre <sup>3</sup>. dont le second surtout présente avec celui-ci une certaine affinité dont je parlerai tout à l'heure.

<sup>1.</sup> De Vogué, op. c., Palm. nº 1. Pour Πη au heu de Πη, cf. nº 26, 27, 62. Quant à l'expression ειλόπατρις, elle est très répandue dans l'épigraphie grecque de Syrie (voir Waddington, Inscr., etc., nº 2413, 2580, 2587, 2598, 2591, etc.).

<sup>2.</sup> Planche II, A, B.

<sup>3.</sup> Voir mes Archaeological Researches in Palestine, vol. II, p. 398-399.

Le P. Paul de Saint-Aignan a bien voulu m'envoyer une photographie, qu'il a pu en prendre grâce au concours obligeant de M. Arvanitakis. Ce poids, qui pèse  $313^{gr}$ ,9, consiste en une plaque de plomb quadrangulaire mesurant  $0^{m}$ ,093  $\times$   $0^{m}$ ,089, sur  $0^{m}$ ,0045 d'épaisseur. A la partie supérieure est une sorte de bélière fixe, prise dans la masse mème du métal. Sur l'une de ses faces, évidemment la principale, dans un encadrement rectangulaire, est une inscription grecque de 5 lignes; sur le bord inférieur de cette face a été apposé un poinçon de contre-marque, qui a écrasé le métal et l'a fait saillir en dehors du bord; on y distingue un tout petit cavalier passant au galop, à droite.

L'autre face représente une figurine de femme drapée, tenant de la main gauche une corne d'abondance, de la droite, une balance; autour, la légende Διααιοσύνη, qui, rapprochée de ce dernier attribut, ne laisse aucun doute sur l'identité du personnage symbolique; c'est une « Justice », allégorie bien en situation sur un poids. Le tout est entouré d'un cercle et donne à première vue l'impression d'un revers monétaire. Il est très probable, en effet, que nous avons là la copie d'une véritable monnaie; on trouverait peut-être celle qui a servi de modèle à l'artiste, par exemple dans les nombreuses variétés des bronzes romains d'Alexandrie qui, par sa proximité de Gaza et d'Ascalon, a exercé une grande influence sur ces villes'. Il est possible, en outre, étant donnée surtout la corne d'abondance, que cette Dikaiosynè soit ici une personnification d'Isis qui, nous le savons par ailleurs, était adorée sous ce vocable\*. Cette figurine de femme offre de grandes ressemblances avec celle qu'on voit sur l'une des faces d'un poids en plomb étudié autrefois par de Longpérier, qui y reconnaissait une Fortune; la pose générale est exactement la même, la seule différence, c'est que la main

<sup>1.</sup> Par exemple, comme je l'ai démontré dans mon ouvrage cité plus haut (p. 422), pour le calendrier de Gaza, identique comme construction au calendrier alexandrin.

<sup>2.</sup> C. I. G., no 2295 k.

<sup>3.</sup> De Longpérier, Œurres, vol. II, p. 213.

gauche, au lieu de tenir une balance, s'appuie sur une ancre (?). M. de Longpérier rapportait ce poids à la ville d'Antioche, dans le monnayage de laquelle on retrouve ce type de la Fortune.

La légende inscrite sur la face principale de notre poids est ainsi conçue:

"Ετους Επ', β' έξαμήνου, ἐπὶ 'Αλεξάνδρου 'Αλφίου ἀγορανόμου:

« De l'an 86, 2° semestre, sous Alexandros Alphios, agoranome. »

La mention de l'agoranome vient confirmer le fait, déjà établi depuis longtemps par des monuments similaires, qu'en Syrie comme ailleurs, le contrôle des poids et mesures rentrait dans les attributions des agoranomes. L'un des deux poids de Gaza que j'ai cités plus haut est également inscrit au nom d'un agoranome, Dikaios.

L'indication du second semestre, β' εξαμήνου, est curieuse. Elle se retrouve, avec un libellé légèrement différent, sur un poids en plomb conservé au Musée Kircher et cité par le P. Secchi ' : ἀγορανομοῦντος τὴν εξάμηνον Τ(ίτου) Λίλιου Δομιτιανοῦ. Le rapprochement des deux légendes est de nature à faire croire que l'exercice de l'agoranome, au moins en ce qui concernait son rôle de vérificateur des poids et mesures, avait une durée de six mois <sup>8</sup>.

- 1. De Longpérier, l. c. (1847). Le fait n'était donc pas ignoré, comme l'a dit récemment (Bulletin de l'Académie, 1897, p. 231) le Dr Rouvier, insuffisamment informé.
  - 2. Clermont-Ganneau, l. c.
- 3. On remarquera que, sur l'un et l'autre poids, ne figure qu'un seul agoranome; tandis que, sur les poids d'Antioche, ces magistrats forment un couple de deux. Les poids de Béryte et de Laodicée-sur-Mer publiés récemment par le Dr Rouvier (Bulletin, p. 228 et 229), ne portent également que le nom d'un seul agoranome.
  - 4. Secchi, Campione d'antica bilibra, etc, p. 16.
- 5. Cf., pour l'indication du semestre, une inscription de Séleucie de Piérie (Bull. de Corr. hellén., 1897, p. 75), où nous voyons la prêtresse en charge ainsi désignée : èv  $\tau_i$  δευτέρη έξαμ(ά)νω τοῦ δξ΄ έτους. Le mot δευτέρα justifie ma lecture de la sigle  $\beta$ ', et montre bien qu'on ne doit pas la rapporter au groupe des sigles numériques qui déterminent l'année en lisant  $\pi\beta$ ' et en prenant ç pour une simple abreviation, comme on pourrait être tenté de le faire.

A quelle ère faut-il rapporter la date de l'an 86? En raisonnant dans l'hypothèse que le poids est réellement originaire de Gaza, on serait, tout d'abord, tenté de supposer qu'il s'agit de l'ère propre de cette ville, dont j'ai réussi autrefois à fixer avec précision le point de départ au 28 octobre 61 avant J.-C. 1. Mais l'an 86 de Gaza nous reporterait à l'an 25-26 de notre ère, c'està-dire à une époque beaucoup trop haute, semble-t-il, pour la paléographie de nos légendes et le style de la figurine. En dehors de son ère propre, Gaza s'est servie, au moins pendant un certain temps, d'une autre ère, datant de la visite de l'empereur Hadrien, en 130 J.-C., visite ayant eu pour résultat la fondation d'une grande fête locale, l'Adexará, et peut-être même, comme je l'ai indiqué autrefois\*, l'érection de Gaza en colonie romaine. Notre date, rapportée à cette dernière ère, nous donnenerait 216 J.-C., ce qui est peut-être, par contre, un peu bas pour l'aspect du monument. En outre, cette ère hadrienne paraît avoir été une ère circonstancielle, dont l'usage ne s'est pent-être pas prolongé bien longtemps, et l'ère propre de Gaza n'a pas dù tarder à reprendre le dessus; en tous cas, c'est cette dernière qui figure sur les nombreuses inscriptions chrétiennes que j'ai découvertes dans le temps à Gaza. C'est pourquoi je me demande si, par hasard, notre poids n'appartiendrait pas à la ville d'Ascalon, toute voisine de Gaza. L'ère propre d'Ascalon commence en l'an 104 J.-C.; calculée sur cette base, notre date de 86 correspond à 190 J.-C., époque moyenne qui conviendrait bien au style du monument et à la paléographie des caractères.

J'hésite à étendre la même conclusion au poids que j'ai publié dans mes Archæological Researches in Palestine et que j'ai cité plus haut. Ce poids aurait été trouvé, paraît-il, à Beit Lahyâ (la Bethelia de Sozomène), située entre Gaza et Ascalon. Il porte la date 164, qui, rapportée à l'ère d'Ascalon, correspondrait à 268 J.-C.; ce serait une époque bien basse. Mieux yaut donc

<sup>1.</sup> Clermont-Ganneau, Archwolog, Researches in Palestina, vol. II, p. 424, 2. 16., p. 429, cf. 399.

peut-être, pour ce dernier poids, s'en tenir, comme je l'avais fait, à l'ère de Gaza, qui nous reporterait à la date, archéologiquement plausible, de 103-104 J.-C. '.

#### § 12.

#### Le dieu Tamoûz et Melek Tâoûs.

M. Lidzbarski a publié un curieux exposé de la religion des Yezîdis, contenu dans un mémoire en langue arabe présenté par ceux-ci lorsqu'en 4872, le gouvernement turc voulut les astreindre au service militaire.

Chemin faisant, M. Lidzbarski propose ingénieusement de reconnaître dans le nommystérieux de l'idole fameuse des Yezîdis, Melek Tàois, une déformation, par étymologie populaire, de celui de Tàoiz, divinité des anciens Harraniens, qui, elle-même, comme le pensait Chwolson, ne serait autre chose que le nom de Tamoiz, avec le changement, fréquent dans le dialecte kurde par les Yezîdis, de m en ou.

Le rapprochement est spécieux. On peut objecter, toutefois, qu'aucune des fêtes du Melek Tâoûs des Yezîdis ne tombe dans le mois de juillet, le mois spécifique du dieu *Tamoûz* qui semble bien lui avoir donné, ou emprunté, son nom.

§ 13.

#### Jéhovah et la déesse Qadech.

Ibn Khaldoûn nous a conservé une légende bien curieuse, relative aux origines de la Sakhra, de la roche sainte de Jérusalem sur laquelle s'élève la mosquée vénérée, héritière authentique du Temple juif :

« La mosquée d'El-Aqsa, nous dit-il, fut, au temps des Sabéens,

<sup>1.</sup> Clermont-Ganneau, Arch rological Researches in Palestina, vol. II, p. 399, note.

<sup>2.</sup> ZDMG., vol. LI, fasc. 4.

un temple de Vénus; on oignait d'huile la Sakhra en son honneur. Plus tard les Israélites s'en emparèrent '. »

Qui sait si sous cette légende ne se cache pas quelque fond de vérité, qui nous fait toucher aux arcanes les plus mystérieux de la religion primitive des Israélites? Qui sait si le culte de la roche sacrée, de la sainte Sion, Har Qodech, ne se rattache pas effectivement à quelque vieux sanctuaire consacré à la Vénus sémitique, à une de ces multiples Qadech, adorées un peu partout en Syrie? à une Qadech jébuséenne ayant, sous la forme populaire de Qoudeŭs, légué son vocable même à la Jérusalem historique², en même temps qu'elle cédait la place à Jéhovah, ou, peut-être bien, en même temps qu'elle la partageait avec lui en qualité de parèdre?

Voilà qui est bien propre à donner à réfléchir, quand on se rappelle le rôle mythique si extraordinaire de la Rouah Qodech de Jéhovah, et l'entité du Saint-Esprit marquée de tant de traits féminins.

#### \$ 14.

#### Le « puits » des Tombeaux des rois de Juda.

On a contesté la valeur de l'induction que j'ai cru pouvoir tirer de l'expression caractéristique : ﴿ الله عَلَى الله عَل

1. Proligomènes, II, p. 263 (texte arabe, p. 222).

<sup>2.</sup> Devenue aussi l'homonyme moderne des anciennes villes de Kadech ou Kedech, si nombreuses en Syrie.

<sup>3.</sup> Voir, pour cette question capitale de la parèdre féminine de Jéhovah, les vues que j'ai esquissées dans la Rerue critique, 12 janvier et 1et mars 1880.

<sup>4.</sup> W. F. Birch, Pal. Explor. Fund Quarterly Stat., 1898, p. 161.

<sup>5.</sup> Recueil d'archeologie orientale, vol. II, p. 260.

réellement une entrée en forme de porte, comme on le suppose, pourquoi Josèphe n'a-t-il pas dit alors tout simplement: ἐπὶ τῆ θύρχ?

Il est à noter, d'ailleurs, que l'historien juif emploie expressément, dans son récit de la violation de l'hypogée par Hérode, le verbe 22777,0521, descendre. A rapprocher aussi le passage (Ant. J., VIII, 15:3) où il dit que les thekai des rois étaient enfouies avec tant d'art sous le sol qu'elles étaient invisibles pour ceux qui entraient dans le mnèma.

#### § 15.

## L'hémisphère, absida ou ciborium du Martyrion de Constantin et de la Mosquée d'Omar.

Je crois avoir réussi à établir précédemment que l'hémisphère énigmatique dont parle Eusèbe, dans sa description du Martyrion élevé par Constantin à Jérusalem auprès du Saint-Sépulcre, était identique à l'absida des descriptions des pèlerins subséquents, et que ni l'un ni l'autre de ces termes ne pouvait s'appliquer à ce que nous appelons aujourd'hui une abside, c'est-à-dire à la partie circulaire par laquelle se termine à l'est le vaisseau des églises byzantines régulièrement orientées. J'ai montré, en outre, que ce ne saurait être, encore bien moins comme on l'avait supposé, la coupole de l'Anastasis, ou église de la Résurrection.

<sup>1.</sup> Genèse, xxix, 2 (hébreu 3), 8, 10.

<sup>2.</sup> A noter, en passant, l'étroite analogie de l'hébreu et du grec en ce qui concerne la filiation des idées: πε et στόμα « bouche », désignant, dans l'une et l'autre langue, ce que nous appelons le « fil » de l'épée.

<sup>3.</sup> Recueil d'archéologie orientale, vol. II, pp. 353 et 407.

Je crois, après y avoir bien réfléchi, que l'hémisphère ou absida en question n'était autre qu'un grand ciborium, placé à l'intérieur même de la basilique et recouvrant quelque autel, ou quelque place particulièrement vénérée. La description de l'hémisphère ou absida, reposant sur les douze colonnes à chapiteaux d'argent, répond tout à fait à ce que nous savons des anciens ciboria, qui formaient un véritable petit édicule indépendant, constitué par une coupole reposant sur des colonnettes.

Voir, par exemple, la figuration du ciborium dans la mosaïque de l'église de Saint-Georges, à Thessalonique, dont la coupole est un véritable hémisphère.

Nous savons que, souvent, les coupoles des ciboria étaient en métal, par exemple en argent. Bien qu'Eusèbe n'en dise rien, il ne serait pas impossible que l'hémisphère du Martyrion fût en ce métal, comme l'étaient certainement les colonnes qui le supportaient.

C'est également un ciborium, et un ciborium en métal, que j'incline à reconnaître dans un curicux passage d'une vieille chronique arabe qui, faute d'avoir été bien entendu, paraissait jusqu'ici fort singulier.

Eutychius' rapporte que le calife el-Oualîd, à qui il attribue la construction de la Qoubbet es-Sakhra, édifiée en réalité, par son père, le calife 'Abd el-Melik, aurait enlevé, pour en recouvrir la Sakhra, une coupole de cuivre doré d'une église de la ville de Baalbek:

Bien qu'Eutychius se serve, pour définir cette coupole, du mot qoubbé, qui désigne, d'ordinaire, l'édifice même de la mosquée, il ne faudrait pas en conclure qu'il s'agit du dôme même de cet édifice. Le transport d'une pareille masse est absolument inadmissible. Je pense que ce devait être simplement un grand

<sup>1.</sup> Eutychius, ed. Selden, vol. II, pp. 372-375.

ciborium hémisphérique, qui recouvrait un autel chrétien et qui aura servi chez les Musulmans au même usage, comme une sorte de baldaquin placé à l'intérieur de la mosquée et recouvrant la Roche sainte, ou une certaine partic de cette Roche particulièrement vénérée.

#### § 16.

#### Chroniques syriaques relatives à la Syrie arabe.

M. Brooks a récemment fait connaître des fragments intéressants d'une chronique syriaque de l'an 846, d'après un manuscrit du British Museum<sup>4</sup>.

L'auteur aurait pu utilement rapprocher le fragment syriaque publié autrefois par Noeldeke (ZDMG., vol. XXIX, 82). Je relève dans celui qu'il donne quelques faits curieux : en 797, les Arabes frappent des monnaies avec de simples légendes, sans figures; fondation d'une ville à 'In-Gero (province de Baalbek) par Oualid, fils d'Abd el-Melik — c'est aujourd'hui 'Andjar (contracté de 'Ain Djar), l'antique Chalcis — il y aurait donc chance de trouver là des monuments et des inscriptions du 1er siècle de l'hégire; avis aux amateurs.

La ville de Jean le « Stylite » n'est certainement pas Yathreb ou Médine, mais bien El-Athareb, de la région d'Alep, terre de prédilection des divers émules de saint Siméon — la Cerep des Croisés.

#### § 17.

#### Notes sur le Haurân.

M. Rindsleisch vient de publier une étude conscienciouse sur le Haurân dans l'antiquité et de nos jours. Les pages consacrées au Haurân sous la domination romaine méritent particulièrement l'attention.

La carte y annexée fournira un utile commentaire au Recueil

<sup>1.</sup> ZDMG., vol. LI, fasc. 4.

<sup>2.</sup> Zeitschrift des deutschen Palæstina-Vereins, vol. XXI, fasc. 1.

épigraphique de Waddington. Il est regrettable seulement que l'auteur n'ait pas essayé d'y tracer la limite des provinces d'Arabie et de Syrie, en se servant du principe de la différence des ères dans les inscriptions, principe dont il parle et à propos duquel il aurait dû citer le travail estimable et ingénieux de Wright dans le Pal. Expl. Fund Statement, 1895, p. 67. Il y manque certaines localités, par exemple :  $\Delta x n \hat{z} \omega n (\chi \tilde{\omega} \mu x) = Dhouneiba$ , et  $K \omega p (\pi) c \varsigma = Kar \hat{i} f \hat{c}$ , au sud de Chakra¹, et Maximianoupolis, qui a certes, comme je l'ai montré², de meilleurs titres archéologiques et épigraphiques à être identifiée avec Soueidè (Soada) que Salkhad avec Tricomias.

L'auteur me semble, en général, exagérer la part des Ghassanides dans le peuplement et le développement de cette région, et négliger celle des anciens Nabatéens, qui paraissent s'y être maintenus en nombre et très tard. Il en est resté sur ce point aux idées bien vieillies de Wetzstein.

Çà et là, de véritables hérésies archéologiques. La Tychè des monnaies de Bostra n'est pas une déesse spécifique de cette ville dont le culte aurait rayonné de là dans les autres villes de la région; chaque région avait sa Tychè propre. Le Silène à l'outre est un type monétaire banal, répandu dans tout le monde romain, et symbolisant tout honnement la condition libre de la colonie ou de la cité (les avis sont partagés sur ce point); il n'a rien de commun avec le culte de Dusares, lequel lui-même n'est pas d'origine sabéenne, mais certainement nabatéenne (le dieu du Chara, le pays de Petra, capitale de la Nabatèene); la preuve en est que nous avons des inscriptions nabatéennes du Hauràn mentionnant Dusares et bien antérieures à la date admise pour l'apparition, dans la région, de ce fameux élément sabéen dout le mirage fascine M. Rindfleisch.

Les deux inscriptions chrétiennes datées de 644 et 665 J.-C. ne prouvent pas nécessairement une résistance exceptionnelle du Haurân à l'invasion musulmane; elles prouveraient bien plutôt

<sup>1.</sup> Voir mes Etudes d'arch. orient., vol. II, p. 149.

<sup>2.</sup> Id., vol. I, p. 183.

la tolérance de l'Islam primitif pour les populations chrétiennes nouvellement conquises.

#### § 18.

#### Notes sur le pays de Basan.

Les fascicules 1 et 3 du volume XX de la Zeitschrift des deutschen Palästina-Vereins sont entièrement consacrés à la description topographique et archéologique de la partie méridionale du pays de Basan (entre le lac de Tibériade et Bosra), par M. Schumacher. Cette description est accompagnée d'une carte excellente, au 1/152.000°, de la région levée par lui. Beaucoup de croquis intéressants, gravés dans le texte, plans d'édifices, vues pittoresques, copies d'inscriptions. A la fin, index général des noms de lieux, avec leurs formes arabes originales, dans l'exactitude desquelles on peut avoir toute confiance.

Parmi les inscriptions copiées par M. Schumacher, le n° 33 est à lire "Αννηλος Σαμέθου πανάρετε (?) ἐθνάρχα, χαϊρε! C'est un ethnarque, d'extraction nabatéenne, à rapprocher de celui qui apparaît dans le n° 2196 de Waddington, sous le nom de Adrianos Soaidos Malekhos, ethnarque et « stratège des nomades ». Le n° 56: Θα(μ) άρη (cf. Wadd., n° 2147) Νεστορίου, ἔτ(ων) ζ'.

Au nombre des localités à signaler, je mentionnerai Er-Rahoûb, aux sources du Wâdi Chellàlè, qui, réflexion faite, me semble devoir décidément été identifiée avec la fameuse Cavea de Roob des Croisés, de préférence à la Rihâb vers laquelle je penchais à un moment.

#### § 19.

## Les noms de la chauve-souris en syriaque et en hébreu.

- M. Zenner a proposé une nouvelle explication du nom, jusqu'ici énigmatique, de lachauve-souris en syriaque : p'rah doûdo, par p'rah doûdono, « oiseau à oreilles ».
  - 1. ZDMG., vol. LI, fasc. 4.

L'explication est ingénieuse et, bien qu'elle soulève de sérieuses difficultés philologiques, elle contient peut-être tout de même une part de vérité; l'étymologie populaire ne se gêne pas souvent pour enjamber les belles lois établies par MM. les grammairiens.

Je signalerai à l'auteur, à l'appui de son explication, qui, malgrétout, demeure assez tentante, le nom vulgaire qu'on donne chez nous à la chauve-souris : l'orcillard.

Je me demande, à ce propos, si les marant hapharpherot, qui sont associées aux chauves-souris ('atallephim), dans un hapax legomenon très obscur de la Bible (Isaïe, u, 20) et qu'on a généralement considérées comme des « taupes » ou des « rats », ne seraient pas, elles aussi, quelque espèce d'oiseau de nuit, ainsi que l'admettaient certaius anciens commentateurs juifs.

Dans ce cas, au lieu de chercher, comme on l'a fait, une anulogie lointaine dans l'arabe פֿע פֿע farfar, ne pourrait-on pas considérer אבר הדבר comme le résultat d'une double interversion d'un composé הבר הברה, « oiseau de ténèbres »? Le premier élément serait alors identique à celui qu'offre incontestablement le nom syriaque de la chauve-souris; le second se rattacherait au verbe hébreu בה, qui s'applique à la « tombée de la nuit » (cf. aussi les Rephaïm, « ombres, mânes »), et le tout serait à rapprocher, pour le processus de l'idée, du latin vespertilio.

§ 20.

## Les dialectes arabes vulgaires de l'Afrique du Nord.

M. Stumme s'est adonné à l'étude spéciale des dialectes arabes parlés dans l'Afrique du Nord, en se plaçant au point de vue de la plus haute méthode scientifique. Il s'étonne avec raison que les arabisants français, qui seraient pourtant si bien en situation pour cela, n'aient pas encore été tentés de faire pour les dialectes populaires de l'Algérie, de la Tunisie et même du Maroc ce qui a été si bien fait déjà pour ceux de l'Égypte et de la Syrie. Je

partage tout à fait son sentiment; j'ai même plusieurs fois exprimé ce regret à quelques-uns des représentants de notre jeune école orientaliste, m'efforçant d'appeler leur attention et d'aiguiller leur activité de ce côté. Jusqu'ici j'ai prèché dans le désert. Puissent l'exemple et la juste objurgation de M. Stumme lui susciter parmi nous quelques vaillants émules! Il vaurait à faire sur ce terrain tant de travaux du plus grand intérêt; j'entends des travaux philologiques vraiement dignes de ce nom; car nous ne manquons pas d'ouvrages pratiques, assurément estimables, mais ne répondant guère à ces desiderata. L'État, dont l'intervention est malheureusement trop souvent nécessaire chez nous pour ce qui touche aux besoins de la science, devrait bien, à défaut de l'initiative individuelle qui se dérobe, provoquer d'office des recherches dans ce sens. Assurément, il est assez singulier que ce soit dans des ouvrages allemands qu'il nous faille jusqu'à nouvel ordre chercher des renseignements autorisés sur le langage propre et la pensée intime des populations arabes de l'Afrique du Nord vivant dans nos sphères d'action ou d'attraction.

Mais c'est surtout au point de vue de la philologie comparée sémitique que je voudrais présenter quelques observations à propos de certains faits recueillis par M. Stumme au cours de ses recherches.

Ĭ

M. Stumme a déjà publié un recueil contenant la transcription rationnelle des contes et poèmes tunisiens, dont je ne puis parler ne le connaissant que par onï-dire¹. Il nous promet prochainement une Grammaire du dialecte arabe de la ville de Tunis, qui sera la très bien venue.

Aujourd'hui il nous donne<sup>2</sup> un ensemble de chants bédouins recueillis par lui, pendant son séjour à Tunis, de la bouche d'un

<sup>1.</sup> Tunisische Maerchen und Gedichte, 2 vol.

<sup>2.</sup> H. Stumme, Tripolitanische-Tunisische Beduinenlieder. Leipzig, Hinrichs, vi-307 pp. in-8, 1894. — Cf. A. Wagnon, Chants des Bédouins de Tripoli et de la Tunisie, traduits d'après le recueil du Dr H. Stumme. Paris, Leroux, vi-37 pp. in-8, 1894.

certain Bilgâsem, chanteur de profession, originaire du Mațmâța dans le pays de Gâbès, vers la frontière de la Tunisie et de la Tripolitaine. La source unique à laquelle il a puisé n'est peut-être pas d'une entière pureté; son chanteur était de race berbère et, bien qu'il présentât la garantie d'être illettré, M. Stumme nous laisse entrevoir que, derrière son répertoire, il doit exister un recueil écrit auquel celui-ci est emprunté. Ce dernier fait me semble de nature à diminner un peu la valeur des matériaux philologiques et autres contenus dans ces chansons. Quand la parole vivante a déjà passé par le laminoir de l'écriture savante, elle a pu subir des transformations et des altérations qui n'en font plus qu'un document du second degré. C'est déjà de la matière ouvrée.

Nous avons là, du reste, de vraies chansons faites sur des mètres et dites sur des airs populaires que M. Stumme étudie avec un soin minutieux. Peut-être aurait-il eu profit, pour ces questions si ardues de quantité et d'accentuation, à consulter le mémoire si pénétrant de notre regretté Stanislas Guyard.

Ces petits poèmes, plus ou moins primitifs, ne sont pas sans quelque mérite littéraire, bien que ce mérite nous paraisse être un peu surfait par M. Stumme, et plus encore par son traducteur M. Wagnon, qui vient de nous en donner une bonne version française dégagée de tout appareil scientifique, mais avec des élégances et des raffinements qui ne sont pas toujours dans l'original.

Jusqu'à quel point devons-nous les considérer comme des poèmes du désert inspirés par la vraie muse bédouine? C'est ce que je ne saurais dire. Plusieurs portent la marque évidente d'une facture bien moderne; la mer y joue un rôle assez fréquent, et il semble par endroit qu'on y entend, mêlé au chant monotone et sauvage du vrai Bédouin, fils du désert, l'écho de celui des anciens pirates de la côte barbaresque, écumeurs de la Méditerranée. Ces chausons forment un total de 975 vers que M. Stimme reproduit en caractères arabes, en transcription rigoureusement phonétique, et en traduction, traduction qui parfois tourne à la

véritable paraphrase. Il faut le remercier d'avoir placé le texte arabe en regard de la transcription, car vraiment cette transcription, hérissée de signes conventionnels incompréhensibles aux profanes, serait, sans ce secours, pénible à suivre même pour les professionnels.

Le véritable intérêt du recueil réside, pour nous autres simples philologues, dans le commentaire qui le précède, les notes qui l'accompagnent et le glossaire qui le suit. Quelques observations faites au courant de la lecture :

Dans la prononciation z"if pour s"if, we compagnon», je ne crois pas qu'il faille, comme le dit M. Stumme, attribuer le changement du sin initial en zain' à une prétendue action lénitive du f final. J'y verrais plutôt une action de contact du 'ain, qui, dans son genre, et malgré son horrible raucité, est une véritable articulation de l'ordre dit des douces (précédée de la résonance buccale). et, comme tel, est suceptible de faire passer au même ordre la forte qui le précède.

La confusion totale des consonnes emphatiques avec les naturelles, sans les compensations qui l'accompagnent d'ordinaire, est un phénomène phonétique passablement surprenant. Tiendrait-elle par hasard à l'origine berbère du chanteur sous la dictée duquel transcrivait M. Stumme, ou à l'insuffisance de l'oreille du transcripteur? Dans les deux cas ce ne serait plus alors qu'une équation personnelle à éliminer des conclusions générales.

Le changement de la chuintante initiale en sifflante pure se retrouve dans les dialectes de la Syrie; j'ai noté par exemple, à Naplouse — terre classique du traditionnel chibboleth — sadjara pour chadjara, شجرة, « arbre », exacte contre-partie du pluriel asdjâr = achdjâr أشجار , à Tunis; de même, la façon curieuse

<sup>1.</sup> Je me sers à dessein de ce nom qui est resté, en arabe vulgaire, le nom courant du j, appelé en arabe littéral za ou zc, afin d'avoir l'occasion de faire remarquer une fois de plus combien l'arabe vulgaire est plus conservateur, en nombre de cas, que l'arabe savant.

dontroquent les voyelles, dans certaines formes verbales, est chose courante dans la prononciation syrienne (yiqĕt'loù pour yaqto-loù, يقتلوا « ils tuent »).

Au point de vue lexicographique il y a plusieurs faits intéressants à noter. M. Stumme avoue qu'il n'est pas toujours sûr d'avoir saisi le vrai sens de diverses expressions insolites, et luimême avertit que les explications qu'il en a recueillies à Tunis peuvent être entachées de certaines influences extérieures, ce qui les rend suspectes aux yeux de la critique. L'apparition de quelques éléments berbères est peut-être bien à porter à l'actif de la nationalité du chanteur.

Entre autres mots, M. Stumme signale comme bizarres et « lait ». سای , et sâï « cheval », et sâï و ت « lait ». Pour le premier, les rapprochements avec le malais (!) kouda, et même avec l'arabe qaud, قود , ne sont guère satisfaisants; il ne m'est même pas démontré que, dans le texte, le mot koût ait le sens spécifique que lui prête M. Stumme d'après son Erklaerer indigène. Quant à sâī, au lieu d'aller chercher midi à quatorze heures, comment M. Stumme n'a-t-il pas vu que c'est tout bonnement l'arabe classique saiy', سيّ « lait surabondant » (cf. saiya' سنا « tirer le lait surabondant »); l'd long est peut-être bien ici une erreur de transcriptiou, et l'expression sáï (ou saï) el-khelef, traduite par « le lait des chamelles venant de mettre bas », semble signifier simplement « lait du pis (خلُّف khilf, prononcé normalement, en arabe vulgaire, khélěf) », non pas des chamelles, mais tout naturellement de la jument materuelle, tétée par le poulain du poète.

Dans la locution elliptique bâlak, , « prends garde », (littéralement : « ton esprit! »), le verbe à suppléer est dîr, در « tourne » = « tourne ton esprit »), ou roudd, رد comme il appert des locutions complètes usitées dans divers dialectes arabes.

L'idiotisme tunisien hâra, حارة, pour désigner un groupe de

quatre choses quelconques, est extrêmement curieux. Le mot dans cette acception ne serait-il pas apparenté pour le sens, comme il l'est pour la forme, à hàra, « quartier, rue »? La hâra était peut-être à l'origine un îlot, un carré de maisons limité par quatre voies se recoupant à angle droit (cf. pour l'analogie de l'idée, le turc tchdrchoù, « marché, rue », du persan tchehâr-sou « quadrilatère »). L'expression hârtin zîtoûn, « deux quaternes d'olives ») serait à concevoir, dans ce cas, comme signifiant pour ainsi dire : « deux carrés d'olives » ; un peu dans le sens où nous disons : une « partie carrée », une « période carrée » (cf. l'anglais square, « place carrée » et, autrefois, « nombre de quatre »).

Si l'énigmatique Marmoùr, , désigne bien « le désert », ne pourrait-on y voir une survivance du nom de la Μαρμαρική libyenne, la grande zone de sables déserte de l'antique Cyrénaïque correspondant au désert de Barka? N'oublions pas que la scène est placée justement dans cette région.

Je suis bien tenté de rapprocher avec M. Stumme le mot d'moûd, عدود « semblable, pareil », de l'hébreu et de l'araméen demoût, تحترة; pour la transformation de oût, وح, final, en oûd, ود, « Goliath ». Je croirais, dans l'espèce, à un emprunt peut-ètre tardif, plutôt qu'à une véritable dérivation séculaire, bien qu'il faille s'attendre à retrouver de très anciens éléments sémitiques conservés comme des blocs erratiques dans ces dialectes barbaresques trop dédaignés jusqu'ici; c'est ainsi que j'ai démontré, autrefois, que le verbe phénicien, et spécialement punique ومن chillek, « sauver, délivrer », iuconnu dans ce sens au reste de la famille sémitique, s'était maintenu identique, comme forme et comme sens, dans

le verbe arabe sellek, الله, appartenant en propre aux dialectes d'Afrique à l'exclusion des dialectes vulgaires orientaux et de l'arabe littéral lui-même 1.

<sup>1.</sup> Recueil d'archeologie orientale, vol. I, p. 165.

Pour les plantes appelées sîmûg et tayibèt el-ism, voir mon Recueil d'archéologie orientale, vol. II, p. 21 et 402.

#### II

M. Stumme n'a pas tardé à tenir la promesse qu'il nous avait ensuite faite en publiant ses contes et poésies de Tunisie, et, ses chansons de Bédouins de la Tripolitaine, dont je viens de parler. Il nous a donné, deux ans après, la grammaire du dialecte arabe tunisien ou, plus exactement, du dialecte parlé dans la ville même de Tunis, ce qui n'est pas tout à fait lá même chose; et cette grammaire est telle qu'on pouvait l'attendre après les excellents travaux de l'auteur sur ce terrain qui lui est si familier. Elle répond à toutes les exigences de la science philologique; peut-être même les dépasse-t-elle dans un excès de rigueur scientifique qui se traduit par un sytème de transcription et de figuration conventionnelles d'une complication vraiment exagérée.

Ce défaut est particulièrement sensible dans cette masse d'équations algébriques à l'aide desquelles M. Stumme a imaginé de représenter les types grammaticaux des formes phonétiques propres au dialecte tunisien. Quand on en arrive, par exemple, à des équations de ce genre : c 1 v w v c 3 pour figurer certains types de diminutifs populaires, c'est, on l'avouera, compliquer comme à plaisir l'étude de phénomènes beaucoup plus simples en eux-mêmes. Il faut une attention extrême mème aux gens du métier, pour suivre l'auteur dans ses explications ainsi hérissées de formules rébarbatives, où, grisé d'une sorte d'ivresse mathématique, il fait appel à toutes les ressources de l'algèbre. Et encore — je parle pour moi — n'y réussit-on pas toujours, et doit-on avoir recours aux exemples, heureusement cités en abondance, pour savoir parfois ce qu'il a voulu dire au juste.

Assurément il y a dans l'arabe parlé une foule de réactions pho-

<sup>1.</sup> H. Stumme, Grammatik des Tunisischen Arabisch, nebst Glossar. Leipzig, 1896, Hinrichs, vitt-183 pp. in-8.

nétiques d'une nature très délicate, dont la notation vocalique de l'arabe classique ne tient nul compte, et qu'il est nécessaire de mettre en évidence par un mode de transcription approprié. Mais celui choisi par M. Stumme n'est guère heureux, à mon avis. Ses symboles, à eux seuls, constituent une langue à part dont on a à se rendre maître avant d'être en état d'aborder le dialecte mème que sa grammaire se propose de faire connaître et — c'est là le but final d'une grammaire — d'enseigner. Or, il est certain qu'au point de vue proprement didactique, cette grammaire n'est pas utilisable. C'est une œuvre de haute philologie, mais de philologie transcendante, inabordable à quiconque n'est pas déjà très ferré sur l'arabe. Je plaindrais ceux qui, sans autre étude préalable, voudraient s'en servir tont uniment pour apprendre la langue parlée à Tunis.

Et pourtant, il eût fallu peu de chose pour lui donner ce caractère didactique, sans sacrifier pour cela rien de la précision scientifique. Il suffisait, au lieu de recourir à tous ces symboles, au lieu de raisonner sur des abstractions, de raisonner sur des espèces, en prenant tout bonnement des mots types, mais de vrais mots. Si jamais l'on songe à traduire cette grammaire en français, — et ce serait à souhaiter car, débarrassée de cet appareil rebutant et, je crois, inutile, elle pourrait rendre de vrais services à nos compatriotes résidant en Tunisie — je conseillerais fort à l'auteur de la remanier de fond en comble dans ce sens.

La lecture de la grammaire de M. Stumme m'a convaincu une fois de plus du bien fondé de cette vue que j'ai émise il y a bien des années, et qui avait pu sembler alors paradoxale, c'est que la notation idéale de la phonétique de l'arabe vulgaire serait, en réalité, la notation vocalique introduite par la Massore dans le texte hébreu de la Bible. C'est. des deux côtés, absolument le même ordre de phénomènes, issus des mêmes causes : des ruptures d'équilibre vocalique dans les mots, provoquées, soit par leurs rapports entre eux, soit par l'addition de divers éléments grammaticaux.

L'on peut reprocher à M. Stumme de n'avoir pas suffisamment

dégagé de l'ensemble des faits, d'ailleurs si minutieusement exposés par lui, les quelques lois fondamentales qui président à toutes ces variations phonétiques et qu'il aurait dù inscrire en tête de sa grammaire. Par exemple, la loi du déplacement de l'accent tonique et de ce que j'appellerai la voyelle motrice, selon que le substantif est à l'état absolu ou à l'état construit, ou, d'une façon plus générale selon que le mot, substantif ou verbe, est isolé ou engagé dans certaines combinaisons ; l'influence organique de la nature de la consonne sur la coloration de la voyelle venant en contact avec elle, etc.

Le § 2 contient un tableau très complet des assimilations de consonnes réagissant l'une sur l'autre 2 (tableau qui, soit dit en parenthèses, aurait dù être éclairé d'exemples immédiats). Mais il n'eût pas été superflu de traiter aussi spécialement des altérations spontanées de certaines consonnes; par exemple, cette transformation assez surprenante de la sifflante simple en empliatique, sans aucune de ces causes qui la justifient d'ordinaire. C'est là également qu'il aurait convenu de relever cette dégénérescence propre à la côte de Barbarie du j ( $\tau$ ) en z (j), en présence d'un autre z, même quand les deux articulations sont séparées par l'intervention d'une voyelle; et d'autres menus faits de même espèce, qui ont été consciencieusement notés, mais de façon trop incidente. En un mot, la matière recueillie par M. Stumme l'a été avec une conscience et une exactitude à laquelle je suis heureux de rendre hommage; mais elle gagnerait - pour parler sa langue - cent pour cent à être ouvrée à nouveau.

<sup>1.</sup> L'on peut dire, en thèse générale, que l'état dynamique du mot tend à remettre en sa vraie place la voyelle primitive, l'état statique à la déplacer. Le vocalisme maugrebin présente un accord remarquable avec le vocalisme araméen par sa prédilection pour faire porter le centre de gravité du mot, verbe ou substantif, sur la seconde radicale quand ce mot est au repos, et à le faire remonter sur la première radicale quand ce mot est en mouvement.

<sup>2.</sup> Le dialecte tunisien pousse très loin ces assimilations. Il en arrive à dire, par exemple, heir rajli « le cheval de mon homme », pour hein rajli, حصان

Si minutieuse que soit la méthode de transcription adoptée par l'auteur, il me paraît qu'elle n'a pourtant pas tenu compte de certains faits essentiels qu'il eût été bon à tous égards de mettre en lumière à l'aide d'un artifice quelconque.

Ainsi — et ceci s'applique à tous les dialectes arabes — en ce qui concerne l'élimination, dans la prononciation, des voyelles brèves non accentuées, j'estime qu'aussi bien pour la pratique que pour la théorie, il y aurait eu avantage à marquer la présence latente de ces voyelles par un signe tel qu'une apostrophe; attendu que, dans certaines conditions, elles sont susceptibles de réapparaître sous une forme plus ou moins authenthique. Par exemple, « il s'est enivré », se prononce assurément ainsi dans les dialectes barbaresques; je crois, pourtant, qu'il serait plus rationnel de l'écrire s'kir, puisqu'au pluriel l'on dit sikrû, سكروا (que j'écrirais, d'après ce système, sík'rů); l'on verrait ainsi immédiatement comment les formes barbaresques se rattachent aux formes orientales sikir et sikirû, et comment le tout se ramène à l'arabe classique pleinement vocalisé sakira, sakirà. De même jilbsû, يلسوا « ils revètent », gagnerait à être transcrit jilb'sû; jibirků, بيركوا « ils s'agenouillent », jibír'kû; jiktbû, يبركوا « ils écrivent », jikt'bů; ce qui ferait mieux comprendre les variétés, jíktíbů (forme normale que j'écrirais jíktibů), jíkitbů (= jikit'bii), jikitibii (= yikitibii) où la voyelle voltige pour ainsi dire, se posant tantôt sur une consonne, tantôt sur une autre. S'il me fallait définir d'un mot ce mécanisme extrêmement délicat du vocalisme mobile interne qu'on retrouve, sous une forme ou sous une autre, dans tous les dialectes arabes vulgaires, je dirais que les voyelles brèves sont en équilibre instable, mais que leur poids total est invariable.

De même aussi pour les substantifs, il serait plus rationnel de transcrire q'bă'r قبر « tombeau », au lien de qbár, ne fùt-ce que pour faire pressentir le changement qui, à l'état construit, ramène le mot à sa forme normale qábr; cf. ktéf et kítf, « épaule »

(=k'te'f et kitf); et ainsi de suite à travers toutes les formes de la grammaire.

Cette apostrophe n'est rien, si l'on veut; mais elle est tout, si l'on se place à un point de vue logique; c'est un zéro, mais un zéro indispensable dans l'énoncé précis des phénomènes; c'est l'équivalent du cheva, ce pivot de la vocalisation hébraïque. Combinées d'une part avec l'emploi d'un signe spécial tel que °, marquant les voyelles brèves, prosthétiques et épenthétiques, non organiques, dont le jeu constitue la principale difficulté des dialectes d'arabe vulgaire; d'autre part, avec la notation de l'accent tonique (toujours scrupuleusement observée par M. Stumme), cette convention me paraît suffire pour traduire d'une façon adéquate le mécanisme phonétique de tous les dialectes d'arabe vulgaire, tout en en rendant sensible la raison d'être, au regard de l'arabe classique.

Il y a peu de critique de détail à faire. Je crois qu'il serait difficile de trouver en défaut l'exactitude de M. Stumme. Çà et là, quelques bonnes observations de philologie générale montrant une fois de plus le parti qu'on peut tirer de l'étude, trop dédaignée par d'aucuns, de ces dialectes dits vulgaires. Ainsi, la forme exceptionnelle du duel de bydha, ישבי « testicule », bàdhtin, ישבי , justement rapproché de la forme hébraïque bâttim ou bâttim, בתים, pluriel de bayit, דות « maison », sur laquelle les grammairiens ont tant disputé. En revanche, je doute fort que hákkar (בَّكُ ou حَدُّ) « penser, évaluer », ait quelque chose à voir avec l'hébreu باشته haqar, et puisse être une survivance punique.

M. Stumme fait remarquer, comme une anomalie qu'il n'explique pas, que sinnîn, سنّب , pluriel de sinn, « dent », est traité comme un duel à l'égard des suffixes; on devrait dire, d'après les errements de l'arabe vulgaire, sinninu, « ses dents », et l'on dit sinnîh. Pourquoi cela? Je crois que cela vient de ce que sinnîn est un duel réel, au même titre que îdîn, دن « les

deux mains ». rijlîn. בלילה « les deux pieds », etc., et qu'îl s'agit des dents considérées comme un ensemble double, les deux rangées de la mâchoire supérienre et inférieure; le mot rentre ainsi dans l'analogie générale du duel s'appliquant aux parties du corps qui vont par paires. C'est à ce point de vue que se place l'hébreu qui, employant le même mot, s'en sert de même au duel (ער chenn. « dent »; שבים chinnaim, « les dents »). C'est à ce point de vue également que s'est placé l'araméen, qui se sert précisément du duel pour le même mot, עום, chinnain, « les dents »¹. Ce dernier fait est d'autant plus significatif que, comme on le sait, l'araméen a généralement laissé tomber en désuétude l'usage du duel et ne l'a conservé que pour certains substantifs rentrant dans cette catégorie spéciale des membres doubles par symétrie ².

P. 423. — Hijü elgámra bidha, هي القمرة بيدها, est traduit par « Sie ist der Mond selber ». Cette traduction, prise au pied de la lettre, impliquerait l'existence dans le dialecte tunisien d'une forme féminine pour désigner la lune, qui est toujours considérée en arabe comme une entité masculine. Il est probable qu'il faut entendre ici gamra au sens soit de qamira قَمْرَة, soit de qamra, مُرَاء, non pas la lune, mais la nuit éclairée par la lune, une nuit enlunée, comme nous disons « une journée enso-

P. 127. — Le pluriel nçâf, de nufç, ضف, « moitié » (pour nucf = nicf), se rattache régulièrement au pluriel ançâf (avec aphérèse de l'élif initial : nçâf); la forme correcte a été maintenue au pluriel, d'un usage moins fréquent que le singulier, voilà tout; et je ne crois pas qu'il faille chercher la raison de cet écart entre

leillée ». Un mot de commentaire n'eût pas été de trop.

<sup>1.</sup> Daniel, 11, 34.

<sup>2.</sup> Voir sur cette question du duel araméen ce que j'ai dit autrefois dans mon Recueil d'archéologie orientale, I, p. 148.

les dialectes arabes vulgaires de l'afrique du nord 105 les formes du singulier et du pluriel, dans un prétendu désir d'éviter une coufusion avec le pluriel de nfés, aim « souffle ».

J'ai peine à admettre que l'adverbe composé qrîblă « presque » soit une déformation de qrîb-idhû, malgré le renvoi aux exemples discutables des Beduinenlieder pour idhû ilû.

Est-il bien sûr que zâda soit une altération du substantif ziâda, زيادة, dans les locutions telles que zâda hiya djât... « elle aussi est venue » (littéralement : « en plus »)? Ce mot ne serait-il pas tout simplement le verbe zâda, زاد, employé à l'état invariable, une sorte d'auxiliaire du genre de mādām, ما دام , ها دام ) pour exprimer la réitération ou la non-réitération d'un acte, etc. 1.

La véritable étymologie de deggâz, « diseur de bonne aventure », est encore à trouver. J'ai entendu prononcer à Benghâzi : teggâz,  $\vec{\vec{a}}$ .

#### III

Poursuivant ses intéressantes études sur les dialectes arabes de l'Afrique du Nord, M. Stumme vient de les enrichir d'un nouveau volume, consacré cette fois au dialecte de la Tripolitaine.

Celui-ci présente les mêmes qualités que j'ai déjà louées dans les précédents, et aussi les mêmes défauts : complication extrême et, à mon sens, inutile, du système de transcription, abus des formules grammaticales à tournure algébrique; en outre, trop grand individualisme de la source presque unique à laquelle il a puisé la matière traitée par lui. C'est moins le dialecte collectif de la Tripolitaine dont l'auteur nous présente l'analyse micro-

<sup>1.</sup> Je reconnais que, dans cette hypothèse, il resterait à expliquer le maintien de l'a final; on attendrait zad en arabe vulgaire. Mais, d'autre part, la disparition de l't long de zidda, même en admettant une influence perturbatrice du z, est au moins aussi difficile à expliquer.

<sup>2.</sup> Stumme, Maerchen und Gedichte aus der Stadt Tripolis in Nordafrica. Hinrichs, Leipzig, 1898.

graphique, que le parler propre au brave Sîdi Brahîm et au jeune nègre M'hemmed Brengâli; il est à craindre que M. Stumme n'ait fait la part trop large à l'élément perturbateur appelé dans le langage scientifique « l'équation personnelle ».

Je dois avouer que j'ai examiné le nouveau travail de M. Stumme avec moins d'attention que les précédents. Je me bornerai donc à de brèves observations.

La locution sittîn s'ne, ستين سنة, littéralement : « soixante ans!» n'a rien de particulièrement tripolitain. Elle est d'un emploi courant en Syrie et équivaut à « je m'en moque bien! », « la belle affaire ».

Le nom turc-persan-arabe de la carabine, chechkhâne, ششخانة, doit signifier probablement, à l'origine, « hexagonal », de la forme du canon taillé à pans.

J'ai des doutes sur l'exactitude de la transcription matrah, مطراح, « endroit », avec d long, et je soupçonne une mauvaise audition chez le notateur.

Fettâla, فتالة, au sens de « queue », doit être apparenté à fetîl, فتيل, « corde roulée, mèche » '.

### § 21.

#### La stèle A de Neîrab.

La lecture בזרבן. pour le nom du prêtre du dieu Sahar, a été rectifiée en שנתבן, par M. Lidzsbarski<sup>2</sup>. En effet, le *chin* précédant le *noun* semble être lui-même précédé d'un autre *chin*, qui,

1. J'avais cru pouvoir rapprocher, dans la Rerue critique (17 oct. 1808, p. 249) شرش, cherrech, de l'hébreu cherech, « déraciner », ayant, par inalvertance,

شرش, cherrech, de l'hebreu charech, « déraciner », ayant, par inadvertance, pris « storen » au sens de « zerstoren » ; l'acception simple « troubler » rend, ce rapprochement problématique..

2. Communication verbale de l'auteur. Cf. son ouvrage récemment paru, Handbuch der nordsemitischen Epigraphik, p. 322.

faiblement gravé, en partie sur le rehord de l'encadrement, n'était pas visible sur l'estampage avant servi de base à mon déchiffrement'; la pierre originale, à laquelle j'avais négligé de me reporter, en montre des traces suffisantes pour justifier cette lecture. Le nom propre ainsi rétabli se présenterait donc à nous avec une physionomie sensiblement différente. Faut-il le considérer comme formé des deux éléments que j'avais cru y reconnaître, l'élément théophore 72 en combinaison avec le même élément verbal קור, qui, seulement serait, dès lors, à la forme chaphel? Faut-il, au contraire, le décomposer en שון+זר et y voir un de ces noms tripartis, si fréquents chez les Assyriens : « Sin a créé un fils »? Sin est justement le nom assyrien du dieu lunaire dont notre personnage était prêtre. זר correspondrait à l'assyrien zirou; il est vrai qu'on considère généralement la racine comme équivalant à אַרָע, avec un ain radical, qui ne serait pas représenté ici; mais il se peut que cette racine soit, en réalité, apparentée à celle d'où dérive ذر ه . Cf. le nom araméo-babylonien : בלדירשביש, qui apparaît sur un cachet (C. I. S., Aram. nº 97).

§ 22.

# Le titre palmyrénien de kachich « sénateur ».

M. Ledrain a fait connaître deux intéressants bas-reliefs, accompagnés d'inscriptions palmyréniennes, qui sont entrés au Louvre, il y a quelques années. La lecture des inscriptions présentait certaines difficultés que M. Lidzbarski semble avoir très heureusement résolues le propose de lire le nom de la femme figurant sur les deux bas-reliefs, la première fois à titre d'épouse, la seconde fois à titre de mère du défunt : אַרָּיָרָא Hadîra, au lieu de אַרָּיִר, Dîda, nom qui aurait été, selon M. Ledrain, précédé du

<sup>1.</sup> Voir mes Etudes d'archéologie orientale, vol. II, p. 193; cf. 210.

<sup>2.</sup> Revue d'assyriologie et d'archéologie orientale, 1891, II, pp. 93 et 143, pl. VI.

<sup>3.</sup> Lidzbarski, op. cit., pp. 365, 481, nº 8.

<sup>4.</sup> Nom congénère de celui de הדורת, de Vogüé, nº 55.

pronom féminin ה (pour יה, ce qui, il faut le reconnaître, n'était guère satisfaisant). Il voit, en conséquence, dans les mots qui suivent le nom et la généalogie du mari, un simple titre personnel de celui-ci: קשושא די דירא. Il faut donc renoncer à y chercher une indication quelconque du lien qui unissait le mari à la femme, soit le lien conjugal lui-même, comme le pensait M. Ledrain, soit un lien de parenté, indépendant du lien du mariage, comme j'avais été tenté de le supposer 1.

Qu'était, au juste, ce titre? M. Lidzbarski en s'appuyant sur le sens fondamental de ששיש, « vieux », y voit quelque chose comme « le cheikh du quartier, » Bezirksaeltester. Je me demande si l'on ne pourrait pas pousser plus loin dans cette voie et serrer le sens de plus près, en traduisant le mot par « sénateur », membre de la γερουσία, ou γέρων. Le dialecte targumique et le syriaque connaissent cette acception particulière de משושם, « sénateur ». Nous avons déjà rencontré, il est vrai, le titre de « sénateur » dans des inscriptions bilingues de Palmyre et ce n'est pas ce mot qui est employé; c'est soit בקלמיקא בקלמיקא = סטאאקזואלקי, quand il s'agit d'un sénateur, faisant partie du sénat romain ou סַּלְּיָאַגְאַרָּקָבָּ; soit בּוּלְרָבֵּיאַ (pour κατίτα) = βουλευτής 3, quand il s'agit d'un sénateur faisant partie du sénat local, ou conseil municipal de Palmyre même (βουλή ou γερουσία). Mais on comprend fort bien qu'à côté de la transcription de βευλευτής, on ait pu se servir de la traduction de son synonyme γέρων = σωτρ. S'il en était ainsi, il serait assez naturel de reconnaître dans le costume exceptionnellement riche dont est revêtu le défunt, le costume officiel porté par les membres du sénat de Palmyre et, notamment, dans la large bande verticale brodée qui descend sur le milieu de la tunique, une sorte de clavus qui serait l'insigne distinctif de cette dignité locale, analogue, à certains égards, bien que différent à d'autres , au

<sup>1.</sup> Recueil d'archeologie orientale, vol. II, p. 373, note.

<sup>2.</sup> De Vogué, nº 21, 23.

<sup>3.</sup> Id., ib., nº 20.

<sup>4.</sup> Sur ce detail du costume et sur la différence existant entre cette sorte de clavus oriental et le véritable laticlave romain, voir les observations de M. Heuzey, Comptes rendus de l'Acad. des Inscr., 1891, p. 425.

laticlave des sénateurs romains. Il est à noter que sur l'autre bas-relief, pendant de celui-ci, le fils de notre personnage, représenté comme son père, couché sur un lit d'apparat, la coupe en main, est vêtu d'une simple tunique ou toge, sans aucun ornement similaire; or, d'autre part, il ne porte aucun titre, kachich ou autre; il est donc assez naturel, en l'espèce, d'établir un rapport entre ce titre de kachîch et la tunique aux ornements distinctifs.

Quant à l'expression γιτης qui suit et détermine le mot κωμρ, elle pourrait être employée ici pour marquer le caractère régional du sénat auquel appartenait le personnage, et indiquer qu'il ne s'agit pas du sénat de Rome. Le sens propre est peut-être celui de « cercle, circonscription administrative », correspondant à quelque chose comme curia, decuria, ordo decurionum. Déjà, dans l'inscription néo-punique de Maktar, nous avons rencontré le mot congénère τητη employé dans un sens analogue <sup>1</sup>. L'expression ainsi enten due serait l'homologue de celle que j'ai déjà citée <sup>2</sup>: κητωρηνές, οù l'adjonction de l'épithète « sénateur palmyrénien » a justement pour objet de bien spécifier qu'il s'agit du sénat local.

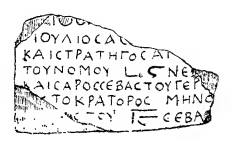
§ 23.

# La Sébastè d'après une nouvelle inscription grecque.

La pierre portant l'inscription ci-dessous m'a été présentée à Jérusalem en 1871 comme provenant de la région d'outre-Jourdain. Mais j'ai de grands doutes à cet égard, et la teneur même du texte semble, comme on va le voir, indiquer une origine toute différente. La pierre, pas plus grande que la main, a pu être facilement transportée d'ailleurs. C'est un morceau de basalte ne mesurant pas plus de 0<sup>m</sup>,45 de largeur sur 0<sup>m</sup>,085 de hauteur, dans son état actuel; il semble avoir appartenu à une

Voir plus haut, p. 37.
 De Vog., n° 20.

petite plaque quadrangulaire qui a été ultérieurement brisée. Les caractères, menus et serrés, sont gravés avec soin et bien conservés :



« Gaius (?) Julius As... (Ae... ou Le...'... et stratège... du nome. L'an 6 de Nerva (?) Trajanus (?), César, Auguste, Germanique, Dacique (?), Imperator. Du mois de...., août 16, (au jour) Auguste. »

Diverses particularités de cette inscription, d'ailleurs fort intéressante en soi, me font croire qu'elle provient, en réalité, d'Égypte. C'est d'abord la mention du stratège du nome, division administrative spécifiquement égyptienne; ensuite, l'emploi de la sigle L pour désigner l'année, sigle qui est proprement alexandrine; puis, l'introduction ex abrupto du nom de l'empereur, non précédé d'un titre quelconque, tournure fréquente

<sup>1.</sup> On en trouvera un fac-similé héliographique dans le vol. I de mes Ar-chaeological Researches.

dans l'épigraphie grecque d'Égypte; enfin et surtout, la mention du jour Auguste, dont je parlerai plus au long dans un instant, et l'emploi d'un double calendrier, le mois romain d'août étant mis en concordance avec un autre mois dont le nom a malheureusement disparu, mais qui, si je ne me trompe, devait appartenir au calendrier égyptien.

Le nom du personnage commençait par Az... ou plutôt peutêtre par Az...'; c'est une base insuffisante pour essayer de la restituer. Son titre de stratège était précédé d'un autre titre qui est totalement détruit.

Trajan étant monté sur le trône en janvier 98 J.-C., le 16 août de l'an 6 de son règne correspondrait au 16 août 103 de notre ère, d'après le comput ordinaire du calendrier julien. Mais si, comme tout le fait présumer, notre inscription est rédigée selon les formules égyptiennes, il faut tenir compte de la façon particulière dont on calculait en Égypte les années de règne des souverains, en les faisant partir uniformément du 1er Thoth de l'année courante, c'est-à-dire du 1er mois du calendrier égyptien. D'après les données généralement admises, l'an I de Trajan commençait, pour les Égyptiens, le 1er Thoth de l'an 97 J.-C., et le 1er Thoth de cette année pouvait correspondre soit au 29 août, soit au 30 juillet, selon qu'on se servait de l'année fixe ou de l'année vague. Dans le premier cas, le résultat serait le même pour nous, et la date de l'inscription serait toujours le 16 août 103 J.-C. Dans le second cas, au contraire, il y aurait une différence d'une année, et notre date serait le 16 août 102 J.-C.

Il est très fâcheux que la ligne 4 soit incomplète à la fin et que l'ou ne puisse savoir si le titre de Germanicus était suivi de celui de Dacicus; cela aurait tranché la question, Trajan ayant pris pour la première fois le titre de Dacicus à la fin de l'année 102, après sa campagne victorieuse sur le Danube. La justification générale des lignes montre, du reste, qu'il y au-

t. Si c'est un alpha, il ne serait pas barré de la même façon que les autres alpha de l'inscription; la barre oblique apparente est peut-être le résultat d'un accident.

rait la place nécessaire pour la restitution  $\Delta \alpha ninc$ , et c'est ce qui m'a engagé à la risquer, en penchant vers l'idée que l'année égyptienne employée ici est l'année fixe et non l'année vague.

La justification des lignes nous montre, d'autre part, que le mot μηνές, à la fin de la ligne 5, ne tombe pas directement sur le mot [Αὐγεύς]των « d'août », au commencement de la ligne 6; il devait intervenir quelque chose entre ces deux mots; je pense que c'était le nom d'un mois du calendrier égyptien, accompagné de son quantième, et mis en concordance avec le 16 août du calendrier julien.

Si l'année égyptienne employée ici est l'année vague, la date correspondant au 46 août aurait été le 48 Thoth; si, au contraire, comme j'incline à le croire, il s'agit de l'année fixe, la date correspondante aurait été le 23 Mesori: soit ΘωΘ IH dans le premier cas; soit M€COPI KF, dans le second cas. Ce dernier nom de mois semble mieux convenir pour remplir la lacune, que le premier qui est un peu court, et cela m'a décidé, abstraction faite des autres raisons, pour l'adopter dans ma restitution. Néanmoins, la première concordance demeure toujours possible.

Le principal intérêt de notre inscription c'est l'apparition de ce fameux « jour Auguste », la Sébastè, qui figure déjà dans quelques inscriptions grecques d'Égypte et dont l'explication a provoqué, depuis Letronne, tant de discussions. Il semble que c'était un jour particulièrement solennel, consacré au souverain régnant par suite d'un usage séculaire en Égypte<sup>3</sup>. Le fait que, sous le règne de Trajan, la Sébastè tombait le 16 août, ou 23 Mesori, est une donnée nouvelle qui aidera peut-être à résoudre le problème. Cette donnée ne paraît pas favorable à l'opinion récemment mise en avant par M. Jouguet (Bulletin de Correspondance hellénique, 4895, vol. XIX, p. 523), d'après qui la Sébastè

Ideler, Handbuch der mathematischen und technischen Chronologie, vol. I.
 Cf. les Tables de Unger dans le Handbuch d'Iwan Muller, vol. I, p. 824.
 Ou Θωόθ.

<sup>3.</sup> Le jour éponyme du roi.

aurait été une fête invariablement célébrée le 8° jour de chaque mois du calendrier ègyptien. L'auteur semble avoir un peu trop vite conclu du particulier au général, en s'appuyant sur une inscription où la Sébastè tombe le 8 du mois de Pharmouti, an 2 de Claude. Il ne suit pas de là que la Sébastè, si tant est qu'elle ait été réellement mensuelle, ait été fixée au 8° jour du mois, autérieurement et postérieurement à Claude. Il est possible, quel que fût le fait mémorable qui la motivait, que le quantième de la Sébastè ait varié selon les règnes. Si c'était le 8 sous Claude, c'était le 23 sous Trajan, et ce pouvait être un quantième tout différent sous Auguste et sous les autres empereurs.

Quant à la raison vainement cherchée jusqu'ici, qui pouvait guider les Égyptiens dans le choix du jour consacré à la Sébastè, équivalant au jour éponyme du souverain, si notre inscription ne nous la révèle pas, elle tend au moins à prouver que ce ne devait être ni la date de la naissance du souverain de l'époque, ni la date de son avènement. En effet, nous savons que Trajan est né le 18 septembre (52 J.-C.), et qu'il est devenu empereur en janvier (98 J.-C.), ce qui n'a aucun rapport avec le 16 août, jour de la Sébastè sous son règne. La chose est d'autant plus remarquable que Trajan lui-même paraît avoir attaché une certaine importance à l'anniversaire de sa naissance en comptant sa seconde puissance tribunice à partir du 18 septembre. Bien plus, dans ce que nous connaissons de l'histoire de Trajan, nous ne trouvons, jusqu'à l'an 103, date maxima de notre inscription, aucun événement marquant, aucun fait mémorable survenu soit au cours du mois d'août, soit même au quantième 16 d'un mois quelconque.

Je crois devoir rappeler, en terminant, deux documents épigraphiques qu'on semble avoir un peu perdus de vue dans les nouveaux essais dont la Sébastè a été récemment l'objet. Le premier est une inscription de Trajanopolis (Grande Phrygie), datée de l'an 216 de l'ère de Sylla (130 J.-C.), où le nom du mois de Daisios est suivi de Σεδαστή τ': le second, une inscription d'Éphèse où l'on lit: 'Ανθεστηριώνος β' Σεδαστή. Henzen reconnaissait dans cette Sébastè le jour consacré au culte des Augustes. Waddington' fait remarquer que le savant épigraphiste n'a pas tenu compte de la sigle qui termine la première inscription et qui, comme dans la seconde, indique le quantième du mois. Il se demande, en conséquence, si la Sébastè n'était peut-ètre pas un jour de la semaine. Si cette conclusion conjecturale était applicable à l'Égypte, la solution du problème serait tout antre, et l'on s'expliquerait aisément que, selon les époques, la Sébastè, hebdomadaire, et non pas mensuelle, puisse se présenter, par suite de la rotation du calendrier, à un quantième quelconque d'un mois quelconque.

### \$ 24.

## Le nom carthaginois de Sophonibe.

Je dois à l'obligeance du D<sup>r</sup> Troisier le moulage d'une petite stèle punique rapportée de Tunis par un de ses amis, le D<sup>r</sup> Cone. C'est un de ces ex-voto à Tanit et Baal-Hammon que nous comptons aujourd'hui par milliers. La pierre, terminée à sa partie supérieure par un angle aigu, mesure 0<sup>m</sup>,31 de hauteur. En haut, est gravé le symbole, si fréquent sur ces stèles, en forme de figurine levant les bras (?); à l'intérieur du symbole est un caducée cravaté d'une bandelette. L'inscription se lit sans difficulté:

לרבת לתנת בן (יוי) בעל יראדן רבעל המן א[ש! נדרא צפנבעל בת מגן בן עזרבעל

A la grande Tanit. Penè-Baal, et a Baal Hammon, qu'a voué Saphanbaal fille de Magon fils de Azroubaal.

On remarquera la forme féminine du verbe, בדרא, correctement écrite, et la faute curieuse de בן בעל pour בן בעל Je. Je me demande si c'est une faute pure et simple de lapicide et si, par liasard, ce n'est pas une faute phonétique impliquant une prononciation

1. Le Bas-Waddington, nº 1676.

vulgaire Bené-Baal pour Pené-Baal, par suite de l'attraction exercée sur le p de pené par le b de Baal.

Le principal intérêt de cette petite inscription, autrement bien banale, c'est l'apparition du nom de femme Saphanbaal.

Ce nom s'est déjà rencontré plusieurs fois dans l'onomastique punique'; et il est toujours, à ce qu'il semble, porté par des femmes, bien qu'il soit noté dans le Corpus inscriptionum semiticarum comme pouvantêtre porté également par des hommes', et bien que M. Bloch, dans son Phæniz. Glossar, l'ait enregistré à tort, comme un nom spécifiquement masculin. Jusqu'à plus ample informé, tout nous autorise, au contraire, à le considérer comme un nom spécifiquement féminin, et le nouvel exemple que j'en produis aujourd'hui est un argument de plus en faveur de cette conclusion. Cela posé il s'ensuit un fait intéressant.

Saphanbaal est visiblement composé de l'élément théophore בשל Baal, en combinaison avec la raison verbale בשל, protéger; c'est donc un congénère du nom biblique בפנוה ou מפנוה, Sephaniah, Sephaniahou, « celui que Jéhovah protège ».

La façon dont les Septante transcrivent le nom hébreu, Soçovizz, nous indique que le sadé emphatique exerçait ici son action ordinaire sur la vocalisation et colorait en o les voyelles a. Le même phénomène devait se produire dans la vocalisation punique; il est probable qu'à Carthage, Sophonbaal, et, avec le i intercalaire, si fréquent dans ces composés onomastiques: Sophonibaal. A cet état, je propose d'y reconnaître la forme authentique et vainement cherchée jusqu'ici 3, d'un nom de femme célèbre dans l'histoire de Carthage, celui de Sophonibe ou, comme nous disons abusivement, Sophonisbe, la fille d'Asdrubal, éponse des rois numides Syphax

<sup>1.</sup> Corpus Inser. Sem., Ph., no. 207, 371, 415, 582, 857, et Euting, Samml. der Karth. Insehr., no. 189, 271, 250.

<sup>2.</sup> Comme me le rappelle mon confrère, M. Berger, M. Pellegrini (Studii d'epigr. fenicia, p. 100) avait dejà contesté le bien fondé de cette assertion.

<sup>3.</sup> Voir les diverses étymologies discutées par Gesenius, Monumenta, etc..., p. 414: אַבּדי נשבע, Typhon jurat, בּבּדיג , thesaurus meus in ea. Cf. Schræder, Ine Phan. Sprache, p. 100, 110, 165: אַבָּדְ אַשְּׁ בַּעַל strésor de Baal ».

et Masinissa, dont on connaît la fin tragique. Les transcriptions grecques et latines du nom de la reine des Numides présentent diverses variantes; la forme exacte semble avoir été Σορονίδα; la disparition du lamed final s'est effectuée par un mécanisme analogue à celui qui de noms tels que Hannibal, Asdrubal, etc., a fait 'Αννίδας, 'Ασδρούδας, etc., génitif: 'Αννίδα ου 'Αννίδου, Ασδρούδα ου 'Ασδρούδου.

### § 25.

# Nouvelle inscription hébraïque et grecque relative à la limite de Cezer 3.

La ville de Gezer a joué, comme l'on sait, un rôle considérable dans l'histoire de la Palestine. Elle existait déjà avant l'arrivée des Israélites dans le pays de Chanaan; le livre de Josué mentionne, en effet, le roi chananéen de Gezer parmi ceux avec lesquels les nouveaux conquérants eurent maille à partir, et le témoignage de la Bible a été expressément confirmé sur ce point par les tablettes cunéiformes découvertes à Tell el-Amarna, aussi bien que par les documents égyptiens, entre autres par la stèle de Merenptab dont la date est fixée vers l'an 1230 avant notre ère. Ville sacerdotale sous la domination israélite, point d'intersection des limites des territoires d'Ephraïm, de Dan et de Juda, ville frontière du territoire philistin à l'extrême Est, Gezer, prise et brûlée par un des pharaons d'Égypte, avait été donnée par ce pharaon en dot à sa fille lorsque celle-ci entra dans le harem de Salomon, et la vieille cité, chananéenne à l'origine, philistine par la suite, devenue définitivement juive, fut reconstruite par le monarque israélite. A l'époque des Macchabées, Gezer figure à chaque instant dans les longues luttes soutenues contre les Séleucides par les Juifs, et elle devient un des principaux boule-

<sup>1.</sup> Elle s'empoisonna sur les instances de son second mari, pour ne pas tomber entre les mains de Scipion.

<sup>2.</sup> Note lue à l'Académie des Inscriptions et Belles-Lettres, séance du 28 octobre 1898.

vards des princes hasmonéens. Enfin, beaucoup plus tard, Gezer, qui n'est autre, comme je l'ai démontré autrefois ', que le mont Gisart des Croisés si longtemps demeuré une énigme topographique, fut le théâtre d'une brillante victoire remportée par ceux-ci sur Saladin, victoire qui eut alors un grand retentissement dans toute la chrétienté, mais dont, quelques années plus tard, Saladin prit une terrible revanche par le désastre de Hattin où périt le royaume latin de Terre Sainte.

Malgré l'abondance des renseignements historiques et des indications topographiques fonrnies par les sources anciennes, malgré toutes les recherches des explorateurs, le problème de l'identification et de l'emplacement de cette ville si importante, problème qui contient la clef de beaucoup d'autres, était resté, jusqu'en 1871, sans solution. Gezer demeurait introuvable.

A cette époque, grâce à un passage en apparence insignifiant, perdu dans une vieille chronique arabe, je fus conduit à proposer de reconnaître la ville de Gezer dans un tellantique, couvert de ruines, situé dans une position stratégique des plus remarquables et portant encore aujourd'hui, à côté du nom banal et trompeur de Abou Choûché, son nom chananéen primitif, fidèlement conservé sous la forme arabe de Tell el-Djezer.

En 1872, je lus devant notre Compagnie, à laquelle je n'avais pas encore l'honneur d'appartenir, un mémoire tendant à établir que ce tell, qui ne figurait alors sur aucune carte et que j'avais réussi à déconvrir sur le terrain, répondait à toutes les données historiques, topographiques et toponymiques du problème.

Lorsque j'eus achevé la lecture de ce mémoire, notre regretté confrère, M. Miller, qui présidait alors la séance, tout en adressant à l'auteur de la communication les quelques paroles bienveillantes qui sont d'usage en la circonstance, crut devoir formuler certaines réserves sur la valeur des arguments servant de base à une démonstration qui lui semblait être quelque peu aventureuse.

<sup>1.</sup> Recueil d'archéologic orientale, vol. I, pp. 352-39t : Mont Gisart et Tell el-Djezer.

Je me rappelle encore la petite pointe d'ironie, d'ailleurs fort courtoise, avec laquelle, se faisant l'interprète du scepticisme manifesté par les observations de quelques-uns de ses confrères, le savant helléniste ajouta qu'il était fâcheux que je ne pusse pas apporter à l'appui d'une thèse, qui était plutôt une hypothèse, le renfort de quelque bon argument épigraphique, par exemple d'une inscription in situ contenant le nom de la ville en litige. C'était peut-être beaucoup exiger de cette pauvre Palestine, qui s'est toujours montrée si avare de ce genre de preuves. Je dus donc confesser humblement que je n'avais pu opérer que sur les éléments précaires constituant le fond de la méthode purement inductive à laquelle sont condamnés, hélas! tous ceux qui font de la topographie biblique.

Je ne me doutais guère à ce moment que, deux ans plus tard, j'aurais la bonne fortune inespérée de pouvoir répondre pleinement à cette mise en demeure, qui m'a peut-être porté bonheur, et de découvrir sur l'emplacement même que j'avais assigné à Gezer, non pas une inscription, mais une série d'inscriptions décisives justifiant à la fois, en l'espèce, mes vues théoriques et, ce qui est peut-être plus important encore, la méthode générale même qui les avait guidées et dont la valeur avait été mise si sérieusement en doute.

En effet, en 4874, ayant eu l'occasion, au cours de la mission archéologique qui m'avait été confiée par la Société du Palestine Exploration Fund, de retourner sur les lieux, je découvris, gravée sur le rocher, à 800 mètres environ au droit est de Tell el-Djezer, une première inscription bilingue, en grands caractères grecs et hébreux, contenant ces simples mots, singulièrement significatifs dans leur laconisme: 'Arco, nor par limite de Gezer; de Alkios ». Ce nom grec, ou plutôt judéo-grec, de Alkios, au génitif, est vraisemblablement celui du magistrat, civil ou religieux, qui avait présidé à l'établissement de cette limite officielle, vers l'époque des Macchabées a en juger par la paléographie des caractères.

L'identité de Gezer et de Tell el-Djezer était donc, cette fois,

établie de manière à satisfaire la critique la plus exigeante. Frappé de ce fait que ce jalon épigraphique était normalement orienté par rapport au tell, j'en avais conclu que la limite dont il s'agissait devait être une limite enveloppant la ville, et non pas simplement une ligne de démarcation passant, par exemple, entre deux territoires contigus; dans ce dernier cas, on s'attendrait, en effet, à avoir la mention du second territoire : « Limite de Gezer et de... » Je supposai, dès lors, me rappelant que Gezer avait été une ville lévitique, que nous pouvions avoir affaire à la délimitation de la zone sacrée, du migrach, entourant les villes lévitiques, zone qui rappelle à plusieurs égards le πρέσστειον ου le pomærium de l'antiquité classique et qui, plus tard, semble avoir servi à fixer la distance légale du fameux « chemin sabbatique », σπέβάτου ἐβές, παι μετα, dont parlent les Actes des Apôtres et le Talmud.

Partant de cette idée, j'arrivai à en induire que ce jalon épigraphique ne devait pas être isolé et qu'il devait y en avoir toute une série d'antres à découvrir tout autour de l'emplacement de Gezer, à des distances sensiblement égales et sur des points répartis selon des lignes normalement orientées. La Bible nous apprend, en effet, que les côtés du migrach étaient orientés sur les points cardinaux.

L'événement ne tarda pas à justifier ce raisonnement. En cherchant le long d'une ligne préalablement relevée à la boussole et dirigée du sud-est au nord-ouest, je découvris bientôt, à 150 mètres environ de la première inscription, une seconde inscription, gravée, comme celle-ci, sur le rocher, et d'une teneur absolument identique : « Limite de Gezer ; de Alkios. » La seule différence, c'est que les deux textes, hébreu et grec, étaient ici disposés dos à dos, au lieu d'être mis bout à bout comme dans le premier cas.

De plus, entre ces deux inscriptions, j'en découvris une troisième, celle-ci purement hébraïque, plus courte et d'une interprétation difficile.

J'avais fait aussitôt exciser dans le roc ces précieux documents

pour les soustraire aux chances de destruction auxquelles ils avaient jusqu'alors miraculeusement échappé. Malheureusement un incident violent, un conflit avec l'autorité locale, suscité par la déloyauté de certains Européens fixés en Terre Sainte, à qui j'avais eu tort de me fier, vint brusquement couper court à la suite de mes recherches autour de Gezer. Je ne pus les reprendre et encore bien incomplètement, que sept ans plus tard, lors d'un nouveau voyage que je fis en Palestine en 1881. En passant à nouveau par le site de Gezer, j'y découvris, toujours sur le même alignement sud-est nord-ouest autrefois déterminé par moi, un troisième exemplaire de l'inscription bilingue de la limite de Gezer. Cette fois, les deux textes, tonjours identiques et gravés en grandes lettres sur le rocher, étaient superposés.

Rappelé subitement en France, sur ces entrefaites, je ne pus donner suite à mon projet d'explorer à fond les alentours de Gezer pour y rechercher les autres jalons épigraphiques similaires qui devaient, suivant moi, exister sur les autres côtés du migrach: nord, ouest et sud. En publiant dans le second volume de mes Archæological Researches in Palestine mon étude complète sur Gezer, je signalai avec instance ce desideratum aux explorateurs.

Cet appel a été entendu. Le P. Lagrange, dont notre Compagnie a eu plusieurs fois l'occasion d'apprécier l'activité et la science, me fait savoir que, grâce à l'aide des fellahs de la région que j'avais dressés autrefois à suivre cette piste, il vient de découvrir un quatrième exemplaire de l'inscription de la limite, toujours conçu dans les mêmes termes et gravé sur le rocher. On trouvera reproduit à la planche I (D) le croquis qu'il a bien voulu m'en envoyer et qui a été pris par le P. Delau.

תחם גוך coixiA'

(Hébreu) Limite de Gezer; (Grec) d'Alkios.

On remarquera que la disposition des deux textes est identi-

1. Londres, 1896, pp. 224-265.

que à celle de mon exemplaire C, c'est-à-dire que la ligne hébraïque et la ligne grecque sont adossées. L'inscription mesure dans son ensemble 1<sup>m</sup>,10 de longueur sur 0<sup>m</sup>,2<sup>5</sup> (?) de hauteur.

La découverte de ce nouveau texte, confirmatif des précédents, est en soi fort intéressante. Mais ce qui est surtout important, c'est la position que ce texte occupe par rapport au Tell el-Djezer et aux autres textes congénères. Il est, en effet, situé au droit sud du Tell. par conséquent dans une région toute différente du premier groupe d'inscriptions situées à l'est; ce qui tend à démontrer, comme je l'avais supposé, qu'il s'agit bien de lignes limitant une zone périphérique à la ville.

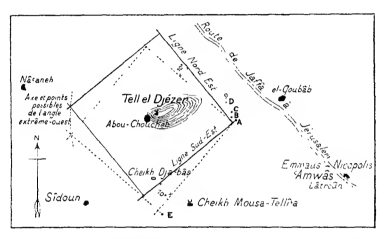
La question, que j'ai longuement examinée ailleurs, est de savoir quelle était la forme de cette zone, si l'aire limitée était un cercle, ou un carré. L'alignement sud-est nord-ouest des quatre premières inscriptions découvertes par moi, A, C, D et, subsidiairement, B, rapproché de la description du migrach des villes lévitiques, telle qu'elle est donnée dans la Bible, m'avait amené à penser que cette aire pouvait être un carré, comparable à certains égards à l'aire carrée de l'ager publicus des cités et colonies romaines, avec ses deux grandes lignes maîtresses, le cardo maximus (nord-sud) et le decumanus maximus (est-ouest) se recoupant à angle droit, et avec ses extremitates marquées par des termini territoriales.

D'autre part, la répartition de ces inscriptions le long d'une ligne oblique allant de l'est au nord semblait indiquer que ce carré était orienté sur les quatre points cardinaux non pas par ses côtés, comme cela pouvait paraître naturel a priori, et comme c'est le cas pour l'ager publicus romain, mais bien par ses angles. C'est en tenant compte de ces diverses indications que je lui avais fournies, que le P. Vincent a dressé le petit croquis topographi-

<sup>1.</sup> D'autre part, le P. Delau dit dans une note que la hauteur moyenne des lettres est de  $0^{m}$ , 20, ce qui est difficile à concilier avec la cote de hauteur totale des deux lignes :  $0^{m}$ , 25. D'ailleurs, dans un autre croquis plus sommaire, sont indiquées deux cotes superposées :  $0^{m}$ , 25 + 0,17, soit une hauteur totale de  $0^{m}$ , 42, ce qui est plus vraisemblable.

que ci-dessous, destiné à montrer la position relative du nouveau texte découvert.

Cette position n'est encore qu'approximative. Il importerait de déterminer le point avec une grande précision, par mensuration et triangulation. Le carré en lignes pleines, qui est basé sur l'inscription A considérée comme le jalon extrême est, représente le carré théorique, exactement orienté d'après les levés de l'Ordnance Survey.



- A, C. Inscriptions bilingues de la lunite de Gezer découvertes en 1874, par M. Clermont-Ganneau.
- D. Inscription bilingue de la fimite de Gezer, découverte en 1881, par M. Clermout-Gauneau.
- B. Inscription hébraique de la limite de Gezer, découverte en 1874 par M. Clermont-Ganneau.
- E. Nouvelle inscription bilingue, découverte en 1898.

Le carré en pointillé représente celui construit sur la droite joignant les deux inscriptions A E et considérée hypothétiquement comme son côté sud-est; il offrirait une déviation d'environ 20 degrés avec les orientations vraies, déviation qui n'aurait rien d'excessif, surtout si, ce qui est possible, l'orientation antique était établie sur un des points solsticiaux, et non sur le point équinoxial.

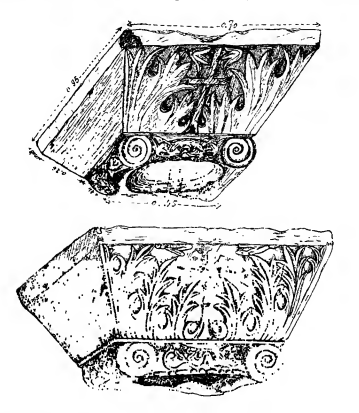
Jusqu'à plus ample informé, la nouvelle donnée introduite dans ce problème particulier d'un rare intélêt pour l'exégèse biblique, n'est donc pas défavorable à la théorie d'une aire carrée, orientée par ses angles. Mais le problème ne sera définitivement résolu que par un levé complet et rigoureusement exact du terrain, indiquant la position mathématique des points signalés par les inscriptions. Il serait d'autant plus vivement à souhaiter que ce travail fût entrepris, qu'il amènerait sans aucun doute de nouvelles découvertes épigraphiques du même ordre. Je me permettrai donc d'émettre le vœu que l'Académie veuille bien recommander cette tâche au P. Lagrange, si bien préparé pour s'en charger, en mettant en même temps à sa disposition les moyens nécessaires pour l'accomplir.

J'ajouterai, mais sans insister pour aujourd'hui sur un projet dont je ne me dissimule pas les difficultés de toute nature, que le tell même de Gezer serait, assurément, l'un des points de la Palestine les plus indiqués pour des excavations méthodiques. Là, on fouillerait à coup sûr, grâce à la certitude, unique en son genre, que nous possédons relativement à l'identité du site. Tout y serait intéressant, depuis la couche des Croisades qui couvre la surface, jusqu'aux couches profondes où se cachent les restes d'un passé antérieur à l'Exode. Au lieu de s'attaquer, comme on le fait trop souvent, un peu au hasard, à des tells anonymes ou d'origine douteuse, pourquoi négliger, comme on l'a fait jusqu'à présent, celui-ci, qui a l'inappréciable avantage d'avoir un nom connu, une personnalité avérée, une histoire propre et continue intimement liée à l'histoire générale de la Palestine depuis les temps les plus reculés, jusqu'à l'époque des Croisades?

En explorant les alentours de Gezer, le P. Lagrange et ses compagnons ont remarqué, dans le petit ouely de Cheikh Moùsa (Moùsa Tall'a), situé non loin et au sud de Gezer, au delà de Cheikh Dja'bàs, un curieux chapiteau en marbre blanc, veiné de noir. Les croquis ci-joints qu'en a faits avec beaucoup de soin le P. Vincent et la petite note qui les accompagne me dispensent d'une plus ample description.

« Ordre très composite. Les grandes faces sont nues, à l'exception des volutes. La face A est d'un travait plus fin que la face B, dans laquelle la disposition des acanthes est irrégulière. La croix a été en partie martelèe. »

J'avais déjà vu ce chapiteau en 1874 et j'avais été frappé de sa forme curieuse. J'avais beaucoup regretté que les circonstances



auxquelles j'ai fait allusion plus haut et qui étaient venues couper court brusquement à mes recherches dans cette région, ne m'eussent pas permis d'en prendre un dessin. Grâce au P. Vincent, ce desideratum est aujourd'hui satisfait.

On me permettra de citer à ce sujet les quelques lignes suivantes empruntées au volume II de mes *Archæological Researches in Palestine* (p. 236):

« Further on, and to the south east, on the top of a hill. rises the sanctuary

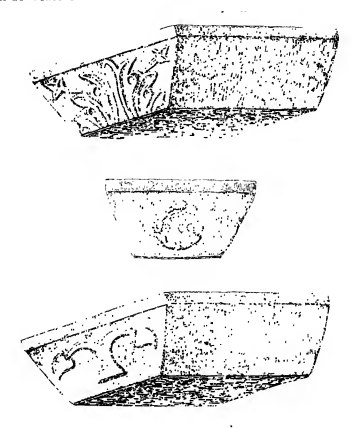
of Mùsa Tali'a, or esh-Sheikh Musa Tuli'a. It consists of a small kubbeh of rough masonry-work, with a court on front of it; the tomb is original. Close by is a large cistern, with its mouth fashioned out of a fine marble capital carved on two sides. I regret that I did not make a drawing of this. I found no trace of the inscription which I had been told the previous June was to be found there, but it does not follow that it is not really there. The holy person answering to the name of Mûsa was placed there, so the fellahîn say, as a « scout » (tall'a) to « observe » (طلع) the movements of the Christians, who were figthing with the Musulmans in the Wad es-Serar. The Christians surprised him at his post and killed him. he died the death of the martyrs (Shchid). It is a fact that the spot is situated in a commanding point, whence there is a very fine and extensive view. The three points, Tell el-Jezer, Sheikh Ja'has and Sheikh Mùsa, are similarly situated in this respect; accordingly the fellahîn call them: Mùsa Tali'a, Ja bàs Tali'a, and Jezery Tali'a, making these three more or less real personages into three warriors of old, placed as scouts od the three places that command the region round about. I am greatly inclined to believe that there is a hidden historical basis to the legend of Mûsa Talî'a, some incident of the great battle of Mount Gisart, between Saladin and the Franks, and that Mount Gisart, the site of which has remained absolutely unknown up to the present time, was, as I shall explain later on, none other than our Tell el-Jezer. »

Je me demande aujourd'hui, en revoyant à plus de vingtquatre ans de distance l'image fidèle de ce chapiteau, si cette dernière impression n'était pas juste. La présence de croix de forme dite latine sur les deux faces du chapiteau indiquerait-elle un travail des Croisés, bien qu'assurément les feuilles d'acanthe et les volutes bâtardes fassent plutôt songer à un travail byzantin et bien que cette forme particulière de la croix ne soit nullement inconnue à l'art byzantin? Pour répondre avec quelque précision à cette question, il faudrait revoir le monument de très près et vérifier s'il ne présenterait pas, par hasard, dans telle ou telle de ses parties, les stries diagonales caractéristiques de la taille des Croisés. Dans ce cas, on serait autorisé à supposer que le chapiteau pourrait provenir de quelque église dédiée à sainte Catherine de Mont-Gisart, église dont j'ai autrefois déduit l'existence du fait que la grande victoire remportée en ce lieu sur Saladin par les Croisés, l'avait été le jour de la Sainte-Catherine 1.

Ce n'est, bien entendu, qu'avec beaucoup de réserve que je risque cette hypothèse relative à l'origine du chapiteau. Je ferai

<sup>1.</sup> Voir, sur cette question, le chapitre du vol. I de mon Recueil d'archéologie orientale, cité plus haut.

remarquer que, par sa forme générale, sinon par son ornementation, il offre une certaine analogie avec trois chapiteaux en marbre, également quadrangulaires, que j'ai découverts en 1881, dans les mêmes parages, à Nî anè, petit village situé à l'ouest et non loin de Gezer.



1. Jan rapporte les originaux au Louvre et j'en ai donné les gravures dans mes Rapports sur une mission en Palestine et en Phénicie entreprise en 1881, pp. 63-64, nos 17, 18, 19. Le no 17 porte, inscrite dans une couronne, la formule bien connu EIC OEOC, « un seul Dieu », qui se retrouve également sur le fameux chapiteau bilingue, grec et hébreo-samaritain, d'Emmaus. La feuille d'acanthe du no 18 rappelle assez celles du chapiteau de Moûsa Tali'a.

§ 26.

## Le chapitre du Saint-Sépulcre et l'abbaye du Mont Sion.

M. Schlumberger a publié<sup>1</sup>, dans le temps, une bulle de plomb de l'abbaye du Mont-Sion, appendue à une charte datée de Saint-Jean d'Acre, 2 mars 1289, d'après l'original conservé aux Archives nationales. Le revers représente la mort de la Vierge, avec cette légende: Transitus Dei Genitricis; l'autre face, le Saint-Esprit descendant sur les Apôtres, avec cette légende: + SIGILL'SPC. SCI. DE MONTE SYON, que M. Schlumberger lisait, avec Douet d'Arcq, l'auteur du catalogue: Sigillum Spiritus Sancti de Monte Syon. Cette lecture paraissait d'autant plus plausible qu'à l'époque des Croisades, les sanctuaires de la Dormition de la Vierge et du Cénacle faisaient partie de l'abbaye du Mont-Sion.

Depuis, M. Schlumberger ayant acquis un nouvel exemplaire de cette bulle, identique au précédent, à une légère variante près<sup>2</sup>, a reconnu avec raison que la lecture de la seconde légende ne saurait être maintenue, SPC ne pouvant représenter Spiritus; ce ne peut guère être autre chose que l'abréviation de Sepulchri.

Mais alors se pose un petit problème historique: que peut vouloir dire Sigillum Sepulchri Sancti de Monte-Syon? On ne saurait songer à voir dans ce sepulcrum la désignation du sépulcre de David, que la tradition médiévale plaçait, il est vrai, dans l'église du Cénacle, mais qui n'a jamais constitué un sanctuaire à part desservi par un Ordre spécial. Ce ne peut être que le Saint-Sépulcre, proprement dit, bien que d'ordinaire l'épithète sanctum ne suive pas mais précède le mot Sepulchrum.

Que peut-il y avoir de commun entre l'église du Saint-Sépulcre et l'abbaye du Mont-Sion? La réponse à cette question nous est fournie, si je ne me trompe, par un curieux document conservé

<sup>1.</sup> Schlumberger, Secaux et Bulles de l'Orient latin, extr. du Musee archéologique, 1879, p. 24, nº 15.

<sup>2.</sup> Sancti en toutes lettres, au lieu de l'abrevation SCI.

dans le Cartulaire de l'église du Saint-Sépulcre 1. C'est la relation officielle d'un incident qui s'est passé à Jérusalem en 1136, un conflit entre les chanoines du Saint-Sépulcre et ceux du Mont des Oliviers, qui avaient refusé aux premiers, en l'absence du patriarche Foulques, le droit, dont ils jouissaient depuis la conquête, de célébrer les offices dans l'église de l'abbaye du Montdes-Oliviers, le jour de la fête de l'Ascension. Au retour du patriarche, les chanoines du Mont-des-Oliviers furent jugés en assemblée générale et condamnés à venir faire amende honorable, pieds nus, aux chanoines du Saint-Sépulcre pour leur acte d'insubordination. Or, à ce propos, le document rappelle que le chapitre du Saint-Sépulcre avait la prérogative de venir processionnellement faire le service religieux dans chacun des principaux sanctuaires de Jérusalem, le jour même de la fête commémorative de ces sanctuaires : au Templum Domini (Qoubbet es-Sakhra), le jour de la Purification; au Mont-des-Oliviers, le jour de l'Ascension; à la Vallée de Josaphat (église de la Vierge), le jour de l'Assomption; au Mont-Sion, le jour de la Pentecôte. En l'absence du patriarche, de qui tous ces couvents relevaient directement, c'était le prieur du Saint-Sépulcre, son suppléant naturel, qui présidait la cérémonie :

« Hanc esse sanctissimi Sepulcri dignitatem et consuetudinem et debitum, ut ad quamcumque ecclesiam infra <sup>2</sup> civitatem Iherusalem, vel extra, faciat processionem, sicut in die Purificationis ad Templum, in die Ascensionis ad Montem Oliveti, in die Pentecostis ad Montem Syon, in die vero Assumptionis sancte Marie ad Vallem Josaphat, conventus ipsius Sancti Sepulcri disponendi totius servitii habeat primationem cum plenaria stationis sue dignitate, ita ut, si dominus patriarcha defuerit, prior Sancti Sepulcri missam in his sollepnitatibus per unamquamque ecclesiam cantet, et sermonem ad populum fatiat, nisi alteri alicui id velit iniungere <sup>3</sup>. »

C'est, à mon avis, cet état de choses que visent les deux bulles en question, associant d'une façon si étroite et, en apparence si singulière, le Saint-Sépulcre et le Mont-Sion. On remarquera, à

<sup>1.</sup> De Rozière, Cartulaire de l'église du Saint-Sépulere, nº 66.

<sup>2.</sup> Il faut évidemment corriger intra.

<sup>3.</sup> Cf. op. cit., nº 128 (p. 236), nº 146, 156 (p. 280).

l'appui de cette explication, que la scène illustrant la légende sigillaire représente précisément la Pentecôte, c'est-à-dire le jour commémoratif où le chapitre du Saint-Sépulcre exerçait dans l'abbaye du Mont-Sion son droit solennel de célébrer les offices aux lieu et place des desservants habituels, formant le chapitre particulier du Mont-Sion, et appartenant, comme ceux de l'abbaye du Mont-des-Oliviers, à l'ordre de Saint-Augustin:

### § 27.

## L'oiseau emblématique de Karak.

Dans une intéressante étude historique sur Renaud de Châtillon , prince d'Antioche et seigneur de la Terre d'outre-Jourdain, M. Schlumberger a reproduit un sceau de plomb, jusqu'ici unique, appartenant à ce héros fameux des Croisades.



L'une des faces de ce sceau, qui avait déjà été publié par le baron de Vaux<sup>2</sup>, représente une forteresse franque de Syrie dont la porte est flanquée de deux hautes tours crénelées. La légende circulaire est ainsi conçue: Petracensis civitas, c'est-àdire Petra deserti, « la Pierre du désert », nom que les Francs donnaient couramment, comme l'on sait, à la ville de Karak, la confondant avec la véritable Petra, capitale de l'ancien royaume

<sup>1.</sup> G. Schlumberger, Renaud de Châtillon, Paris, 1898, pp. 398-401, et planche. 2. L. de Vaux, La Palestine, p. 277.

nabatéen, dont les ruines grandioses sont situées à une centaine de kilomètres plus au sud.

Sur l'autre face, est figuré un grand oiseau aux ailes éployées, autour duquel est gravée la légende : Renaldus, Montis Regalis d(omi)n(u)s, « Renaud, seigneur de Montréal ». Montréal est le nom que les Croisés donnaient à la ville de Chaubak, située entre Karak et la véritable Petra, tout près de cette dernière ville.

Nous avons donc sur ce petit monument sigillographique les noms des deux villes constituant essentiellement le fief d'outre-Jourdain. Renaud, dépouillé de sa principauté d'Antioche, et sorti des prisons sarrasines après seize ans de captivité, avait obtenu ce fief grâce à son mariage avec la dame de Karak et de Montréal, Etiennette de Milly, veuve de Milo de Plancy.

L'oiseau qui figure sur le sceau soulève une question intéressante que M. Schlumberger pose en ces termes, sans en donner une solution : « Que signifie, dit-il, la présence, sur l'autre face du sceau, de cet oiseau emblématique qui semble un cygne? Je n'ai découvert aucun indice pouvant m'éclairer. Serait-ce un emblème du prince, ou bien celui de la principauté? Est-ce bien un cygne, et, dans le cas contraire, existerait-il, entre le nom latin de l'oiseau et ceux des châteaux de Karak et de Montréal, quelque rapport pouvant donner lieu à l'un de ces jeux de mots si fréquents dans le choix des emblèmes au moyen âge? »

Sans prétendre arriver à la solution de ce petit problème d'archéologie figurée, je crois qu'il y aurait lieu de faire entrer en ligne de compte certains indices, qui sont peut-être de nature à nous mettre tout au moins sur la voie.

Il convient, au préalable, de remarquer que, bien que l'oiseau ressemble tant soit peu à un palmipède, il n'est rien moins que sûr que ce soit réellement un cygne. A vrai dire, l'image, s'il fallait la prendre au sérieux, ferait plutôt penser à une oie, un canard ou quelque oiseau d'eau tel qu'une sarcelle. Mais les graveurs de cette époque ne se piquaient pas, en général, d'une grande exactitude en matière de figurations, et si nous réussissions à trouver, dans la tradition locale relative à Chaubak ou à Karak, quelque

oiseau y jouant un rôle particulier, il ne faudrait point, au cas où cet oiseau ne serait pas un cygne, voire même un palmipède quelconque, tirer de cette non-identité ornithologique une fin de non-recevoir absolue.

Une idée se présente tout d'abord. Le nom arabe de la ville que les Croisés appelaient Montréal est Chaubak, الشويك; il paraît être antérieur à la conquête musulmane et je le croirais volontiers identique au mot araméen بالمتابع, chôbak, dont le sens propre est pigeonnier. D'où la conclusion, assez spécieuse, que l'oiseau qu'on a voulu représenter pourrait bien être un pigeon, faisant allusion à l'étymologie du nom indigène de la ville; d'autant plus que l'oiseau est gravé justement sur celle des deux faces du sceau qui porte le nom de Montréal-Chaubak, tandis que l'autre face, caractérisée par la forteresse, porte celui de Petra, autrement dit Karak.

J'hésite, néanmoins, à m'arrêter à cette idée, non plus qu'à celle d'un rapprochement direct entre les noms, soit indigènes, soit francs, des deux villes en question et les noms de certains oiseaux qui pourraient les rappeler plus ou moins exactement. Diverses paronomasies miroitent devant les yeux, si l'on se place à ce point de vue; mais, tout en en indiquant quelques-unes, j'estime prudent de les laisser de côté. Par exemple, pour Petra: pétrel, mot dont l'âge et l'étymologie sont, d'ailleurs, douteux; pour Karak: xç²z̄, génitif xρźzzzz̄, espèce d'oiseau d'eau, râle d'eau? (cf. Anas crecca) ou le latin querquedula, « sarcelle », oiseau qui répondrait assez bien au signalement de celui qui figure sur notre sceau'.

Sans doute des rapprochements de ce genre, quelque risqués qu'ils puissent paraître, seraient assez dans le goût des Croisés, comme le montre le cas si curieux, et absolument certain, du nom arabe de l'antique Sidon, Saîda, transformé par eux, grâce à un véritable calembour international, en Saiette, Sagette = Sagitta,

<sup>1.</sup> Sous ce dernier rapport l'arabe kourki, « grue », ou le grec κίρκος, κίρκη, α faucon », seraient peu satisfaisants.

la « flèche », à telles enseignes que les monnaies des Croisés frappées à Sidon portent comme armes parlantes de la ville la *flèche* emblématique<sup>1</sup>.

Mais, ici la question se complique peut-être d'éléments d'une autre nature.

J'attacherais plus d'importance à un renseignement d'ordre historique qui nous est fourni incidemment par Ibn Batoûta. Cet auteur, qui écrivait vers le milieu du xive siècle, et avait parcouru lui-même la région, dit que le château de Karak, حصن النرك, est aussi appelé حصن الغراب, hisn el-Ghordb, c'est-à-dire « le château du Corbeau ». Voilà un oiseau qui vient, vraiment, fort à point. N'aurions-nous pas là l'explication de l'emblème représenté sur le sceau du seigneur de Karak et Montréal? Les deux faces du sceau reproduiraient, pour ainsi dire, sous la forme d'une double image, les deux termes même de la dénomination arabe: d'un côté, le « château » — hisn; de l'autre, « l'oiseau » — el-ghorâb.

Pour ce qui est de l'identité de l'oiseau, de même qu'il ne faut vouloir serrer de trop près la forme que lui a donnée le graveur médiéval, de même il ne faut pas s'attacher servilement à l'espèce impliquée par la dénomination arabe de « corbeau ». Quelles que puissent être l'origine et la personnalité réelle de l'oiseau emblématique de l'antique Karak, les Arabes et les Bédouins ont très bien pu croire y reconnaître un corbeau. Nous savons par expérience la façon fantastique dont les Arabes interprètent souvent les représentations figurées des monuments anciens qui tombent sous leurs yeux. Il n'y aurait rien d'étonnant s'ils avaient pris pour un corbeau un oiseau tout différent, par exemple un aigle.

<sup>1.</sup> Voir à ce sujet l'élégante démonstration faite autrefois par de Longpérier (Œuvres, III, p. 239).

<sup>2.</sup> Ibn Batoûta, éd. Defrémery et Sanguinetti, I, p. 235. Khalîl edh-Dhâhery (texte arabe, éd. Ravaisse, p. 43) donne formellement le nom de Hisn el-Ghorab à la forteresse de Karak, qui appartenait, dit-il, au prince Arnât, c'est-à-dire Renaud; de même, l'auteur du Mouthir el-Ghoram (cité par Quatremère, Histoire des sultans Mamlouks, II, Append., p. 236).

Déjà peut-être la légende s'était-elle établie à l'époque byzantine et les Arabes n'ont-ils fait que la recueillir en lui donnant sa dernière forme.

A vrai dire, l'apparition, sur le sceau de Karak, de cet oiseau indéterminé, fait penser à l'aigle, d'origine ptolémaïque qui figure sur le revers des plus vieilles monnaies des rois nabatéens<sup>1</sup>, possesseurs du pays de Moab et, par conséquent, de Karak. Il ne serait pas impossible que l'artiste médiéval, à supposer même qu'il ait introduit dans ce thème ornithologique qui lui était fourni par le passé, une variante de son crû, se fut inspiré plus ou moins directement de ces monnaies locales, où la tradition populaire savait encore voir la marque des anciens maîtres de la région.

Il y a, enfin, une donnée archéologique qui a passé jusqu'ici inaperçue et qui n'est pas à négliger pour l'élucidation de la question envisagée à ce point de vue particulier.

Les explorateurs anglais Irby et Mangles, qui visitèrent Karak au commencement de ce siècle, avaient remarqué dans la forteresse de la ville divers fragments antiques qui, après eux, n'ont pas été revus. Parmi ces fragments, ils signalent, auprès du puits, une grande aile, sculptée en bas-relief et mesurant sept pieds de long sur quatre de large. Cette aile leur parut, tout d'abord, ressembler beaucoup à celles du globe ailé égyptien. Ils ajoutent qu'ils n'ont pas, d'ailleurs, trouvé trace du globe, et, après avoir dit qu'ils ne savaient au juste ce qu'elle avait pu être à l'origine, ils concluent que cette aile appartenait peut-être à une aigle romaine.

<sup>1.</sup> Voir de Saulcy, Annuaire de la Soc. de numism., IV (1873), pl. I, nos 1, 2, 10. Le no 1 — une monnaie d'argent de Malchus Ier, le plus ancien spécimen de la numismatique nabatéenne — avait été acquis par moi d'un indigène de Karak.

<sup>2.</sup> Irby and Mangles, Travels (Murray, 1814), p....: « Close to a well,

Il est fâcheux que la disparition du monument ne permette plus de contrôler le dire d'Irby et Mangles. Mais il me semble bien résulter de cette observation matériellement certaine un fait important pour nous; c'est qu'il y avait jadis, dans la forteresse même de Karak, un bas-relief de dimensions colossales, remontant au moins à l'époque romaine, et représentant soit un oiseau, soit un emblème ailé. L'existence de ce bas-relief caractéristique rendrait compte à merveille, d'une part, du nom de la « forteresse du Corbeau » donné par les Arabes à la forteresse de Karak; d'autre part, du symbole choisi pour personnifier la ville sur le sceau de Renaud de Châtillon, seigneur de Karak et de Montréal.

### § 28.

### Le titre romain d'Odeinat, roi de Palmyre.

Une des inscriptions de Palmyre les plus intéressantes pour l'histoire de cette célèbre ville est, assurément, celle publiée par M. de Vogüé<sup>1</sup> sous le n° 28. Elle est datée avec précision du mois d'août 271 de notre ère, et débute par cette phrase:

M. de Vogüé traduisait ainsi:

« Statue de Septimius Odainath, roi des rois, regretté de la patrie entière. »

M. J. Derenbourg a, dans le temps, parfaitement montré que le mot בחקבוא devait être rattaché, non pas à la racine קדן, קדנן devait être rattaché, non pas à la racine , « pleurer », mais bien à la racine , « restaurer », dont il est le participe pael régulier, combiné avec la terminaison ; à l'état

a great wing sculptured in basso-relievo, bearing much ressemblance to those which we had seen attached to the globe in Egyptian buildings. We could form no conjecture what it originally had been; there was no trace of a globe; possibly it was the wing of a Roman eagle; its length was 7 ft., and its breadth 4. »

<sup>1.</sup> De Vogüé, Syria centrale, Inscriptions sémitiques, p. 28.

<sup>2.</sup> J. Derenbourg, Notes épigraphiques, p. 98.

emphatique. Ce qui l'avait conduit à une traduction qui, incontestablement, est en progrès sensible sur la précédente : « restaurateur de tout son État ».

Toutefois, cette traduction elle-même laisse encore l'expression dans le vague, en lui conservant une sorte de valeur circonstantielle et adventice qui, en l'espèce, ne me paraît pas justifiée, et en la réduisant, en fait, à une simple épithète laudative.

Cette restriction du sens est encore accentuée par la façon dont M. Derenbourg rend les mots די כדיתא כלה « de tout son État »; le texte dit, en réalité, d'une façon beaucoup plus large: « de l'État tout entier ». Quant au mot même בדיתא, son sens positif semble plutôt être « la province » que l' « État »; c'est proprement la région soumise à une même juridiction; c'est pour cela que, dans la Bible, בדיתא désigne une satrapie'. Ce ne sont là, pour ces derniers mots, que des nuances, si l'on veut; mais, comme on va le voir, ces nuances ont leur importance.

L'allure ultra-officielle de l'inscription, qui est une dédicace faite en l'honneur de leur souverain défunt par les deux premiers généraux de l'armée palmyrénienne, et la façon étroite dont l'expression que je discute est rapprochée du titre de « roi des rois », m'inclinent à croire que cette expression doit avoir, elle aussi, la valeur d'un titre précis, ayant un caractère de permanence, titre dont le prototype est à chercher dans la terminologie administrative des Romains, et doit même y répondre à une fonction définie. Au regard de ses sujets, Odeinat portait le titre de « roi des rois »; au regard des Romains, il devait porter un autre titre qui le faisait rentrer dans la catégorie des grands fonctionnaires impériaux. C'est ce titre, selon moi, qui se cache dans cette partie de l'inscription palmyrénienne et qu'il s'agit d'en dégager.

On n'ignore pas combien a été et est encore controversée la

<sup>1.</sup> Dans les inscriptions palmyréniennes ΣΤΙΙΠ Ξειλόπατρις. Dans l'une d'elles (de Vog., nº 124), la forme non contractée κατρις correspond à πόλις (prise au sens général de civitas et non, bien entendu, de urbs; c'est, non pas Palmyre seulement, mais la Palmyrène, les Palmyréniens).

question ' de savoir exactement dans quelles conditions Odeinat aurait été associé à l'empire par Gallien, à qui il avait rendu de si grands services dans la guerre contre les Perses, guerre désastreuse qui avait mis Rome à deux doigts de sa perte, alors que l'empereur Valérien, le père de Gallien, avait été vaincu et fait prisonnier par le roi Sapor. En 257, Odeinat était légat consulaire de Syrie, הממונקא, בהפטוקא, et s'intitulait en même temps δεσπότης, ou maître de Palmyre (מרן, notre maître). En 264, il dut devenir imperator, αὐτοκράτως, de toutes les provinces orientales de l'empire, si le renseignement qui nous a été conservé par Trebellius Pollion est véridique: Odenatus rex Palmyrenorum optinuit totius Orientis imperium. Enfin, toujours au dire du même historien, après sa campagne victorieuse dans la Mésopotamie, Odeinat aurait même reçu de Gallien le titre suprême d'Auguste, devenant par là le véritable associé et quasiment l'égal de l'empereur : Gallienus Odenatum participato imperio Augustum vocavit.

C'est sur ce dernier point que les avis sont partagés. M. de Sallet et, à sa suite, M. Waddington, étaient portés à donner entièrement raison à l'historien latin, malgré certaines objections sérieuses qu'on pouvait lui faire. S'appuyant sur notre inscription palmyrénienne, M. Waddington tournait la difficulté, en supposant que le titre de « roi des rois », qui y est attribué à Odeinat, serait un équivalent oriental du titre d'Auguste. Mais ce n'est là, faut bien le dire, qu'un expédient; il est bien plus naturel de supposer que ce titre, si caractéristique et si spécifiquement oriental, de « roi des rois », appartenant en propre et ab antiquo au protocole perse, avait été pris par Odeinat comme symbole de sa victoire sur Sapor; il était, en quelque sorte, le fruit naturel de cette victoire et il n'a rien à voir, à mon sens, avec celui d'Auguste. D'après tout ce que nous montrent les inscriptions de Palmyre, les titres romains les plus divers — et

<sup>1.</sup> On en trouvera un excellent exposé dans l'ouvrage de M. Waddington, pp. 599-601 et 601-606. Cf. aussi de Vogüé, op. cit., p. 29-36.

2. Waddington, op. cit., nº 2602. Cf. de Vogüé, nº 23.

ils y sont fréquents — sont toujours rendus, non par des équivalents plus ou moins approchés, mais soit par des transcriptions, soit par des traductions littérales, non pas, il est vrai, des formes latines elles-mêmes, mais, ce qui revient au même pour nous, de leurs équivalents grecs, équivalents parfaitement connus.

C'est par voie indirecte et à l'aide d'un argument ingénieux, mais spécieux, que MM. de Sallet et Waddington arrivaient à induire qu'Odeinat avait dû réellement porter le titre d'Auguste. En effet, dans une inscription grecque des environs de Byblos, la reine Zénobie, veuve d'Odeinat et régente au nom de son fils, le César Ouahballat Athénodore, est qualifiée elle-même de Secartí. M. de Sallet en concluait que Zénobie ne pouvait jouir de ce titre qu'en sa qualité de veuve d'un Auguste et que, par conséquent, Odeinat, son époux, avait dû réellement porter ce titre de son vivant.

Mais à ce raisonnement on peut opposer une inscription bilingue de Palmyre même, portant exactement la même date (août 274) que notre inscription palmyrénienne et ayant les mêmes auteurs, les deux premiers généraux de l'armée palmyrénienne. La reine y est ainsi désignée: Σεπτιμίαν Ζηνοδίαν τήν λαμπροτάτην εὐσεδή βασίλισσαν; puis, un peu plus loin, τὴν δέσποιναν; ce qui est rendu mot pour mot dans la contre-partie palmyrénienne:

ספטמיא בת־זבי נהירתא וזדקת(א) מלכתא ספטמיא בת־זבי נהירתא .....

« Septimia Bat-Zabbai, illustre, pieuse, reine... leur maîtresse. »

L'on voit que, dans ce protocole, il n'y a pas trace de Σεξαστή ni d'Auguste, bien que les épithètes λαμπροτάτη et εὐσεδής soient visiblement empruntées au protocole romain: clarissima, pia. Les deux titres portés par Zénobie dans cette inscription corres-

<sup>1.</sup> C'est ce que montre, par exemple, la traduction palmyrénienne de putronus, קיוביא, qui est évidemment modelée sur l'équivalent grec προστάτης.

pondent mot pour mot à ceux portés par son mari dans notre inscription, n° 28, dont celle-ci est, à tous égards, le pendant :

מלכא « roi des rois », בולכתא (מרכתא בין מלכא « reine »; למרהון, מ à leur maître » בין למרתון, דאָי אַפֿיסטיאי, « à leur maîtresse ».

Or, si Zénobie avait, comme le suppose M. de Sallet, trouvé ce titre d'Auguste, dont elle s'est, en effet, parée à une certaine époque, dans l'héritage de son mari, comment expliquer que, dans une dédicace à elle faite, dans sa propre capitale, par les premiers généraux de son royaume, quatre ou cinq ans après la mort d'Odeinat<sup>2</sup>, on ait omis de lui donner, si elle le possédait, un titre aussi considérable? L'objection a d'autant plus de force que, dans un autre fragment d'inscription existant sur la route de Palmyre à Homs<sup>2</sup>, Zénobie est de nouveau simplement appelée: ἡ λαμπροτάτη βασίλισσα.

Il est donc bien plus légitime de supposer que le titre d'Auguste n'a été pris officiellement, ou accepté par Zénobie et son fils Ouahballat, que lorsqu'ils commencèrent à lever l'étendard de la révolte. Les monnaies à légendes latines, au nom de Ouahballat, frappées peut-être à Antioche, et celles à légendes grecques frappées certainement à Alexandrie, se divisent en deux séries successives, et c'est dans la seconde série seulement qu'on voit Ouahballat qualifié de Augustus et de Σεδαστός. L'on constate que c'est en l'an 5 du règne de Ouahballat que le titre d'Auguste y fait son apparition, et, chose bien significative, cette apparition coïncide avec la suppression de l'effigie impériale soit au droit, soit au revers de ces pièces. C'est dans la même année 5 du règne de son fils, que sont frappées, également à Alexandrie, des monnaies au nom de Zénobie elle-même, avec le titre de Σεδαστή. C'est donc entre le 29 août 270 et le 28 août 271 qu'on décerna

<sup>1.</sup> Seul le titre de מתקנא די מדותא כלה pas d'équivalent dans le protocole de Zénobie. On verra dans un instant pour quelle raison; ce titre ne pouvait appartenir qu'à un homme et n'était pas transmissible par héritage, car il répond à une fonction effective.

<sup>2.</sup> La mort d'Odeinat est généralement placée entre le 29 août 266 et le 29 août 276.

<sup>3.</sup> Waddington, op. cit., p. 605, col. 1.

aux deux maîtres de Palmyre ce titre d'Auguste, mais seulement dans les parties de leurs possessions éloignées de la capitale, en Égypte et sur la côte de Phénicie . On devançait peut-être ainsi, en les escomptant, des prétentions au pouvoir souverain et indépendant qui ne s'affirmèrent nettement qu'à la mort de Ouahballat, quand Zénobie entra en lutte ouverte avec le véritable et seul Auguste, l'empereur Aurélien, qui devait lui faire bientôt payer cher cette tentative d'usurpation.

Il ressort de là un fait positif, c'est que, quelles que soient les conditions dans lesquelles Zénobie ait pu recevoir ou prendre le titre d'Auguste, ce titre ne lui est pas venu, en tous cas, par son époux, et que, par conséquent, Odeinat lui-même ne l'a pas porté.

Comment alors concilier ce fait avec l'assertion de Trebellius Pollion? Si cet auteur a fait erreur sur ce point, comme cela lui est arrivé sur plus d'un autre, il n'en résulte pas moins de tous les témoignages historiques que l'empereur Gallien, pour montrer sa reconnaissance à Odeinat, lui avait incontestablement octroyé une des plus hautes charges de l'administration impériale.

Quelle pouvait être cette charge?

La réponse précise à cette question nous est fournie, si je ne me trompe, par l'inscription palmyrénienne en litige.

Le verbe קדח, d'où dérive le titre מחקננא, qui fait l'objet de cette étude, a toutes les acceptions du verbe latin corrigere; par conséquent, il correspond exactement à corrector, et c'est ce mot qui en est la traduction nécessaire et suffisante. Je n'hésite pas à proposer de voir dans בחקננא די מדיתא כלה, l'équivalent littéral de corrector totius provinciae.

Je n'ai pas besoin d'insister sur les attributions bien connues, sinon encore bien définies, des fonctionnaires appelés correctores,

<sup>1.</sup> M. Waddington suppose que l'inscription de Byblos date du règne de Claude II; mais le début en est entièrement mutilé et rien ne prouve qu'on ne doive pas y restituer plutôt le nom d'Aurélien.

par les Romains; elles ont été étudiées en détail et discutées parles maîtres de l'épigraphie latine .

Ces attributions, qui ont varié selon les temps et les lieux, étaient considérables et conféraient à celui qui en était revêtu des pouvoirs extraordinaires, comportant l'imperium et le droit aux faisceaux, mais beaucoup plus étendus que ceux du légat impérial proprement dit. On comprend facilement que ce rôle de corrector, pris dans son acception la plus large, aît été dévolu à Odeinat dans cette partie de l'empire romain qu'il venait de sauver de l'invasion perse et qui, sous le coup de la double menace de l'invasion étrangère et des pronunciamentos militaires, se trouvait dans un état de complet désarroi. Il fallait, pour remédier à cette situation grave, une main exceptionnellement vigoureuse et armée de pleins pouvoirs. Celle de Odeinat, déjà légat impérial, était tout naturellement indiquée; c'est de cette façon qu'il devint corrector totius provinciae. L'expression palmyrénienne, ainsi littéralement traduite, offre un rapport frappant avec celle dont se sert Trebellius Pollion: totius Orientis imperium.

Le totius a sa contre-partie littérale et significative dans le du palmyrénien. Je ne sais si l'on a déjà trouvé des exemples du titre tel que je le restitue; il est, en tout cas, parfaitement symétrique de celui, bien connu, de corrector totius Italiae, sur lequel il a été probablement modelé et qui, précisément vers la même époque (en 268), était attribué par Claude Il au consulaire Pomponius Bassus<sup>2</sup>. L'on sait que, peu après, en 273, Aurélien luimême a dû généraliser l'institution en créant en Italie huit régions réparties entre des légats impériaux titularisés en correctores<sup>3</sup>.

C'est cette considération, l'emploi caractéristique du mot = = totius, qui me détermine à interpréter ainsi l'expression palmyrénienne qu'on aurait pu, autrement, être tenté de rapprocher du qualificatif officiel de restitutor Orientis, appliqué à Gallien et aussi

<sup>1.</sup> Voir l'exposé de la question par M. Cagnat, dans le Dictionnaire des Antiquités de Daremberg et Saglio, s. v.

<sup>2.</sup> Goyau, Chronologie de l'Empire romain, p. 321.

<sup>3.</sup> ld., ib., p. 327.

à Aurélien. Cf. les qualificatifs similaires, très en vogue vers cette époque: restitutor, reparator ou pacator Orientis, orbis, generis humani ou saeculi, etc. Aucun d'eux ne contient l'idée impliquée par πλο.

Il n'est pas impossible qu'on découvre un jour à Palmyre, qui est un des terrains de Syrie les plus fertiles pour l'épigraphie, une inscription grecque relative à Odeinat; il est probable même que l'inscription palmyrénienne no 28 était, comme d'habitude, accompagnée de sa traduction grecque, qui existe peut-être encore. Si mes conclusions sont justes, on peut s'attendre à y voir le roi de Palmyre, le « roi des rois » Odeinat, y porter le titre de διορθωτής, οι ἐπαγορθωτής, τής πάσης ἐπαρχείας.

§ 29.

## Les berquils ou « réservoirs » des Croisés.

J'ai fait autrefois une étude spéciale de ce mot berquil qui, sous différentes formes, revient si fréquemment dans les documents des Croisades et dont les divers éditeurs de ces documents n'avaient pu déterminer ni le sens véritable, ni l'étymologie. Je crois avoir démontré qu'il désignait un réservoir pour recueillir les eaux et qu'il avait été emprunté par les Croisés à l'arabe = birkè, « piscine ».

J'ai, depuis, relevé un nouvel exemple qui me paraît être démonstratif; c'est dans une légende inscrite sur une des vieilles cartes de Syrie d'origine franque (de Marino Sanudo ou dérivées):

« Vocatur regio Trachonitidis eo quod, cum careat omnino aquis fluvialibus, incole aquas pluviales colligunt in bersulibus (sic) et cisternis. »

Bersulibus n'est autre chose qu'une leçon fautive pour bercili-

<sup>1.</sup> Ou peut-être même, σατροπείας. L'expression, qui sortirait du formulaire romain, serait l'équivalent exact de ατίπου et approximatil du terme vague, totius Orientis, employé pour répondre à une situation nouvelle et anormale.

<sup>2.</sup> Etudes d'archéologie orientale, vol. II, p. 111 et suiv.

bus, comme le montre la comparaison du passage presque identique de Burchard sur la Trachonite:

« incole tempore pluviarum aquas colligunt in bercilibus et cisternis, etc. »

### § 30.

### Les Phéniciens en Grèce.

I. — Hannibal fils de Azroubal, proxène de Thèbes.

Une inscription grecque 2 trouvée autrefois à Thèbes contieut un décret honorifique de la ligue béotienne rendu au bénéfice d'un personnage carthaginois proclamé proxène et bienfaiteur. Le document original, dont la date peut être exactement fixée à l'an 366-365 avant notre ère, est malheureusement perdu. Il ne nous est connu que par une copie imparfaite du xviue siècle due à Pococke, où la transcription grecque des noms et du patronymique puniques est visiblement altérée:

Νώδαν Αξιούδω Καργαδόνιον.

Le patronymique de forme invraisemblable, AΞΙΟΥΒΩ, est relativement facile à restituer. Comme on l'a déjà reconnu ³, il doit être corrigé en AΖΡΟΥΒΩ = 'Αζρούδω, génitif béotien régulier de "Αζρούδως, = Azrouba'l, υτημέν (Azrubal, Asdrubal des Romains).

Quant au nom même du personnage, qui apparaît à l'accusatif, sous la forme de NΩBAN, on ne s'en est pas occupé, que je sache, et on semble l'avoir tacitement admis comme exactement copié. Cependant il n'est pas plus satisfaisant en soi que le patronymique estropié par Pococke et il ne correspond à rien de plausible dans

<sup>1.</sup> Zeitschr. d. d. Palaest.-Vereins, XXI, p. 97, passages cités par M. Röhricht.

<sup>2.</sup> C. I. G., no 1565. Cf. Ch. Michel, Recueil, no 217. La copie de Pococke a, en plus. le défaut de n'être reproduite que par une simple transcription en caractères typographiques ordinaires.

<sup>3.</sup> Blass, ap. Herzog, Philotogus, 1897, p. 44. Cette correction est bien préférable, au point de vue paléographique, à celle proposée par Meister : ΑΣΑΡΟΥΒΩ.

cette onomastique phénicienne sur laquelle nous sommes aujourd'hui si largement renseignés. C'est pourquoi j'estime que, lui aussi, a été altéré par le copiste. Pour se rendre compte de la nature de la faute qui l'a défiguré, il convient, avant tout, de reproduire la coupe même des lignes dans ce passage:

- 4 ΕΙΜΕΝΒΟΙΩΤΩΝΚΑΙΕΥΕ
- $^{5}$  P $\mathsf{\Gamma}\mathsf{E}\mathsf{T}\mathsf{A}\mathsf{N}\mathsf{N}\mathsf{\Omega}\mathsf{B}\mathsf{A}\mathsf{N}\mathsf{A}\mathsf{\Xi}\mathsf{I}$
- 6 ΟΥΒΩΚΑΡΧΑΔΟΝΙΟΝΚΑΙ

...πρέξενον είμεν Βοιωτών καὶ εὐεργέταν Νώδαν Αξιούδω (= 'Αζρούδου) Καρχαδόνιον, καὶ, etc.

On voit immédiatement que les lignes 4 et 6 comptent dix-huit lettres, tandis que la ligne 5 n'en compte que quatorze; celle-ci est donc notablement plus courte, et la comparaison des lignes subséquentes ne fait que confirmer cette anomalic. J'en conclus que Pococke aura sauté quelques lettres en copiant la ligne 5 dont la justification devait être sensiblement la même que celle des autres lignes. Partant de cette observation, je pense qu'il a omis un groupe AN, qui intervenait entre εὐεργέταν et Νώδαν; le texte de la ligne 5 devait se présenter ainsi:

### PLETAN(AN)NOBANAZP

La répétition consécutive du groupe ANAN prêtait tout naturellement à un bourdon et le copiste n'a pas manqué de le commettre. La véritable leçon serait donc à rétablir : εὐεργέταν ᾿Αγνώδαν ᾿Αζρούδω.

Nous obtenons de cette façon, sous une forme particulièrement intéressante, étant donnée surtout la haute époque du document, un nom excellent, celui de *Hannibal*, bien en situation à côté du patronymique Azroubal.

La transcription grecque ordinaire du nom de Hannibal est, il est vrai, 'Αννίδας et non pas 'Αννώδας, et la vocalisation en i est confirmée par les transcriptions romaines Hannibal, Annibal. On sait que la forme punique originale est constituée par la combi-

naison du mot הן hann « grâce, faire grâce », avec le nom divin בעל, « Baal ». Dans ce type de nom la voyelle de liaison entre les deux éléments était généralement un i. Cette voyelle, pourtant, pouvait être, à l'occasion, un ou ou un o; c'est ce que nous montre, par exemple, précisément le nom de 'Azrouba'l, et non 'Azriba'l, composé semblablement du mot עדר 'azar, 'azr, « secourir » et de בעל, « Baal ». Il est parfaitement admissible qu'on pouvait prononcer, selon les temps ou les lieux: Hanniba'l, ou Hannouba'l, Hannoba'l. Ce fait, mis en pleine lumière par l'inscription de Thèbes, qui remonte au 1ve siècle avant notre ère, était déjà indiqué par un document beaucoup plus tardif, une inscription romaine d'Afrique' où nous trouvons un sufète Azdrubal Annobalis f(ilius), incontestablement un עזרבעל בן הנבעל. On ne saurait manquer d'être frappé de la manière identique dont cette inscription romaine et l'inscription de Thèbes rendent ces deux mêmes noms de Azrouba'l et Hannoba'l; il est curieux de voir que la nuance vocalique très délicate de ou et de o est elle-même observée par les deux documents dans chacun de ces deux noms propres homologues: 'Αζρούδ(ω), 'Αννώδ(αν). Il est à croire qu'en réalité, la voyelle de liaison devait avoir un son vague, oscillant entre i et o; c'est ce que tendrait à faire admettre la forme intermédiaire Chanebo = Hanniba'l que nous a révélée l'épigraphie romaine \*.

Quant au phénomène de contraction qui, dans les transcriptions grecques et romaines, réduit l'élément théophore final ba'l, soit à ba(s), soit à bo(s), il est bien connu, et, par suite, nous ne devons pas être surpris de la divergence que présente la transcription de ce même élément baal dans les deux noms congénères juxtaposés par l'inscription de Thèbes: 'Annoéan Agasta.

<sup>1.</sup> Gesenius, Monum., p. 469, d'après Reinesius, Syntagm. inscr. ant., p. 477. Cf. Carton, Découvertes, nº 28 et Bulletin archéologique du Comité, 1898, p. 214, nº 45 (Annobal, dans une inscription du Henchir-'Aïn-Zeradou).

<sup>2.</sup> Sur une tessera hospitalis du recueil de Gruter, nº 470. Cf. Gesenius, Monum., p. 405.

<sup>3.</sup> Voir plus haut, § 24, p. 114, les observations présentées à propos du nom carthaginois Sophonibe.

# 11. — Abdchemech fils de Abdousir, proxène de Delphes.

Un bloc de calcaire gris, découvert récemment à Delphes', dans le dallage de la voie Sacrée, au-dessous du Trésor des Athéniens, contient un décret accordant la proxénie héréditaire, avec tous les privilèges qu'elle comportait à un Sidonien originaire de Beyrouth, appelé Héliodoros fils de Dionysios: Ἡλιοδώρως Διονοσίου Σιδωνίως ἐγ Βαροσέου.

Grace à la comparaison de diverses inscriptions bilingues, phéniciennes et grecques, il est possible de déterminer les formes originales des noms sémitiques qui se cachent sons ces équivalents grecs.

Le nom du père, Dionysios, doit correspondre au phénicien השבר Abdosir ou 'Abdousir, « serviteur d'Osiris », comme le montre la double dédicace bilingne de Malte. L'inscription grecque de Ma'àd, en Phénicie, nous donne, comme je l'ai montré autrefois, la transcription même de ce nom sous la forme 'Associates.

Quant au nom du personnage même, Héliodoros, nous le retrouvons dans une des inscriptions du Pirée, comme celui du père d'un certain Artémidoros, Sidonien: ᾿Αρτεμίδωρος Ἡλιοδώρου Σιδώνος, ταται ας παταις, « ʿAbdtanit fils de ʿAbdachtoret, le Sidonien ».

On voit que ces équivalents grecs sont de véritables traductions des noms phéniciens, équivalents importants surtont sous le rapport des éléments mythologiques, Osiris correspondant à Dionysos, Chemech à Hélios et Tanit à Artémis. J'ai expliqué dans le temps' pour quelles raisons l'élément formatif Abd dans les noms propres sémitiques, en combinaison avec un nom de divinité, était généralement représenté en grec par l'élément  $2\omega\rho zz=2\omega\rho zv$ , et non pas comme on aurait pu le croire a priori,

<sup>1.</sup> Bull. de Corresp. hellen., 1898, p. 409.

<sup>2.</sup> C. I. S., I, nº5 122 et 122 bis.

<sup>3.</sup> U. 1 S . 1, nº 116.

<sup>1.</sup> Recue critique, 1879, 11, p. 178, note 2.

par l'élément ; n. yatan ou yaton, « donner » si fréquent, d'autre part, dans l'onomastique phénicienne.

Le Héliodoros de l'inscription de Delphes, homonyme du père du personnage du Pirée, est, comme celui-ci, qualifié de Sidonien. Il ne serait pas impossible, sinon qu'ils fussent identiques, du moins qu'ils appartinssent à une même famille phénicienne qui aurait été fixée en Grèce pendant plusieurs générations et dans laquelle le nom de Héliodoros — Abdchemech aurait pu se transmettre par atavisme onomastique.

A la même famille pouvait appartenir un autre Sidonien homonyme, Héliodoros, fils de Mousaios, Hàiśàwəzə Mədəziən Sidónies, auquel un décret des Béotiens d'Oropos accorde également la proxénie pour services signalés rendus à la ville, notamment dans l'importation de blé, circonstance qui est peut-êtrede nature à expliquer la présence en Grèce de ces divers personnages phéniciens. Cet Héliodoros était certainement, lui aussi, dans sa langue nationale, un Abdchemech; il est plus difficile de savoir quelle était la forme originale du nom de son père, Mousaios.

Le mème décret d'Oropos confirme les mèmes honneurs et privilèges à un compatriote du Sidonieu Héliodoros, probablement son associé commercial, un Tyrien: Διανότιος Αρίστωνος Τόριος. En vertu des observations faites ci-dessus, il est à présumer que le nom phénicien de celui-ci était 'Abdousir: quant au patronymique 'Αρίστων, il est possible que ce fût un équivalent paronomastique du nom phénicien très répandu ۳, Arich' (Aris, Arisio des inscriptions romaines d'Afrique.

Du reste ce nom gréco-phénicien de Héliodoros semble avoir été assez populaire à Sidon, car on le retrouve encore dans une autre inscription d'Attique, C. L. A., nº 3320) comme celui du

<sup>1.</sup> Ch. Michel, Recueil d'inscriptions grecques, nº 189.

<sup>2.</sup> Cf. le passage de l'inscription d'Echmounazar ou il est question de l'annexion au royaume de Sidon des villes de Dor et Joppé, « territoires ferriles en blé ». L'exportation du blé est, encore aujourd'hui, une des principales branches du commerce syrien.

<sup>3. «</sup> Desire »? C. Herzog, Namensübersetz, Philologus, LVI, p. 43, note.

père d'une certaine Delphis, Sidonienne, et aussi dans une très curieuse inscription de Sidon mème que j'ai fait connaître autrefois, comme celui de l'archonte de la corporation des contellers sidoniens.

La paléographie de l'inscription du Pirée indique le second ou le troisième siècle avant notre ère. Le décret de Delphes doit être d'une époque voisine, plutôt un peu antérieure. à en juger par la forme des *ômegu*; peut-ètre la date exacte pourra-t-elle en être déterminée par les noms des magistrats qui l'ont souscrit.

En tout cas, il est intéressant pour l'histoire de la Phénicie de voir qu'un personnage originaire de la ville de Béryte est considéré comme Sidonien. On peut comparer, sur ce dernier point, la clause finale du décret des Athéniens en faveur de Straton, roi de Sidon, décret remontant au milieu du τν<sup>ο</sup> siècle et définissant les diverses catégories de Sidoniens habitant Sidon et assimilés : ἐπόσοι ε΄ ἀν Σιὰωνίων εἰκοντες ἐς Σιὰωνι καὶ πολιτευόμενοι. Notre Héliodoros, Sidonien de Beyrouth, était vraisemblablement un de ces πολιτευόμενοι.

### \$ 31.

## Sceau phénicien au nom de Milik-ya zor.

M. le D<sup>e</sup> Lortet, doyen de la Faculté de médecine de Lyon, au cours d'un voyage récent en Syrie, a eu l'occasion d'acquérir, à Afka, l'antique Apheka, dans le Liban, vers les sources du fleuve Adonis, une intéressante petite intaille à légende phénicienne qu'il a bien voulu mettre à ma disposition avec une obligeance dont je suis heureux de le remercier publiquement.

C'est une pierre d'agate veinée, tailiée en forme de barillet, ou d'olive tronquée a ses deux extrémités, et percée selon son grand axe pour recevoir le cordon, — le *phatil* de la Bible, — servant à la porter suspendue. Elle mesure 0<sup>m</sup>,014 de hauteur. Une large section parallèle au grand axe, et tangente aux deux

<sup>1.</sup> Clermont-Ganneau, Etwies d'archeologie orientale, vol 1, p. 100.

plans circulaires, supérieurs et inférieurs, perpendiculaires à cet axe, a engendré une surface plane, ovale, sur laquelle sont gravés sept caractères phéniciens, répartis en deux lignes; les lignes sont séparées par des doubles traits qui divisent le champ total en quatre bandes. Les caractères, gravés à l'envers, nous montrent bien que cette petite intaille était à usage sigillaire.





La bande inférieure est occupée par un symbole très sommairement figuré à l'aide de quelques traits rudimentaires, dans lequel on peut voir la représentation soit d'une plante, soit, plutôt, du disque ailé. La bande supérieure contient deux signes qu'on pourrait être tenté, tout d'abord, de prendre pour deux lettres; le second, particulièrement, ressemble beaucoup à un taw; je crois, pourtant, que ce ne sont également que des symboles; peut-être le croissant accosté d'une étoile?

Les caractères phéniciens sont d'un type archaïque, à part le mem qui n'est pas, ou ne semble pas être zigzagué. Le zain, très haut, rappelle celui de la coupe du Baal Lebanon ainsi que le zêta grec archaïque I. Le lamed initial, bien que très réduit et presque atrophié par suite du manque de place, n'est pas douteux. A noter la forme quadrangulaire du 'aïn. Le tout est à lire:

Le nom propre est nouveau, bien que tous les éléments en soient connus et apparaissent, soit isolément, soit engagés dans d'autres combinaisons onomastiques; c'est le nom du dieu que nous appelons couramment *Molek*, *Melek*, *Moloch*, associé à la racine verbale 32 « secourir ».

J'adopte, pour le nom de ce dieu, la forme Milk et non Melek, malgré l'usage suivi dans le C. 1. S., parce que telle semble bien avoir été, chez les Phéniciens, la véritable prononciation de ce nom divin, au moins lorsqu'il était engagé dans des combinaisons onomastiques analogues à celle qui s'offre à nous ici. C'est ce qui paraît résulter des transcriptions romaines de noms similaires. transcriptions où domine le son i, par exemple Milchaton = בילכית; et, aussi, de la transcription cypriote syllabique de ce mème nom propre dans l'inscription bilingue du C. I. S., n° 89 : Mi-l(i)-k(i)- $-ya-to-no-s(e)' = M:\lambda x: \dot{x}b\omega yzz$  (génitif). De même, le nom carthaginois des inscriptions de Délos, Yankars, représente incontestablement la forme phénicienne originale המכנים. Avec ces témoignages externes viennent concorder diverses indications d'origine sémitique même, telles que les transcriptions assyriennes de noms phéniciens théophores en milk et la vocalisation hébraïque du nom de Milkom, le grand dieu des Ammonites. Il est. d'ailleurs, possible que ce son i virât, dans la prononciation conrante, vers le son é, très fermé comme celui du kesra arabe, soit :  $m\acute{e}lk \ (m\acute{e}l\ k = m\acute{e}l\acute{e}k).$ 

Le yod qui intervient ici entre les deux éléments constitutifs de notre nom propre, Milk et 'azar, soulève un problème philologique intéressant. Il n'est pas supposable que ce yod joue dans ce nom phénicien le même rôle que dans les noms propres hébreux, congénères en apparence de celui-ci, tels que אלישבר, Elièezer, בבייה, Elichaphat, etc. Dans ces noms le yod est considéré comme paragogique du premier élément ou même comme une

<sup>1.</sup> En vertu des lois phonétiques du syllabaire cypriote li et ki équivalent icu l et k.

<sup>2.</sup> Voir. sur cette question, l'épilogue du tome I du C. I. S., Pars I (p. 449), et les observations de M. Homolle dans le Bulletin de Corr. hellen., 1891 (p. 136). Les éditeurs du C. I. S. ont rejeté avec raison l'opinion qui voulait reconnaître dans le Ἰώμιλος des inscriptions de Délos le roi de Byblos appelé Yehaumelek: = Yehaumilk); mais on ne saurait contester l'identité onomastique; Ἰώμιλος (et non Ἰωμίλος) est bien la transcription de Τιπισίστη, et non de πισίστη, qui, s'il a jamais existé dans l'onomastique phénicienne, ne s'est, en tout cas, pas encore rencontré dans les inscriptions.

simple voyelle de liaison, une *littera compaginis*, qui, parfois, est l'indice de l'état construit du substantif.

En aucun cas, on n'admet qu'il puisse être rattaché au thème verbal qui suit le nom divin de façon à faire de ce thème, un aoriste בשלי: ce thème, — si, du moins, l'on accepte la ponctuation massorétique, et s'il est réellement verbal, — serait au parfait et non à l'aoriste : « El a secouru » ', « El a jugé, etc... » Cette manière de voir semble, au surplus, confirmée par les variantes instructives de ces mêmes noms propres; par exemple, pour nous en tenir au premier : אלישור El'azar, à côté de אלישור.

Mais en phénicien, où l'orthographe défective est de règle, il ne saurait en être de même, et il ne paraît pas possible de considérer le nom gravé sur notre cachet, בילבישיר, comme analysable en בילך + יוד ou בילך + יוד ביור Dans ces deux cas, le yod n'aurait certainement pas été écrit. Il n'y a qu'une manière rationnelle de rendre compte de sa présence ici, c'est de le rattacher au thème verbal à titre de crément initial et de décomposer le noni en בילך + ישני Le verbe serait alors, en réalité, à l'aoriste : « Milk secourra » ou « secourt », ou plutôt peut-être « que Milk secoure ». Ce genre de composé onomastique, bien que relativement rare en phénicien, n'est pas cependant sans précédent; nous avons déjà rencontré בעלישפט "Baal-yichphot, « (que) Baal juge », anizza, Baal-yahonna, « (que) Baal fasse grace ». Il est beaucoup plus fréquent, en phénicien et surtout en hébren, avec la transposition des deux éléments constitutifs : le verbe en tête. le nom divin ensuite : en phénicien nous trouvons : יהיבער (exacte contre-partie de יהושלם. יהובעל יהובעל יהובעל יהובעל: en hébreu les exemples abondent'.

Il y a encore tout un groupe de noms propres sémitiques qu'il

<sup>1.</sup> Ou : « est secours » ?

<sup>2.</sup> C. I. S., I, nº 880. A noter, toutefois, que les dermères lettres ont souffert et ne sont pas tout à foit certaines.

<sup>3.</sup> Id., no 102 b.

<sup>4.</sup> J'en ai cite et discuté un bon nombre, dans le volume II (p. 29) du present *Recueil*, à propos du nom de *Yuhmotyahou*. Je rappellerat que j'ai proposé d'attribuer au verbe, dans ces composés, une valeur optative.

faut également classer comme une variété de ce type : ce sont ceux qui sont constitués uniquement par le thème verbal יבילי : tels sont en phénicien ישבת (ישבת (?); en hébren biblique (?); en pénicien ישבת (?); יודרה (?) ישבת (?) ישבת

Il est probable que dans les noms phéniciens du type soit  $x + izz^2$ , soit  $x + izz^2 + x$ , l'élément verbal est au même état grammatical que dans le type hébreu  $izz^2$  ou  $iz^2 + izz^2$ , c'est-à-dire à la 3° personne du singulier masculin de l'aoriste. Il ne faut pas perdre de vue, toutefois, qu'en phénicien la forme écrite  $izz^2$  peut représenter aussi le parfait de la conjugaison  $hiphil^*$ ; on est donc toujours en droit de se demander si dans certains composés onomastiques phéniciens, sinon dans tous, où apparaît le thème verbal  $izz^2$ , nous n'aurions pas affaire à des formes hiphil. Assurément, la chose n'est pas impossible, mais il semble beaucoup plus naturel de conclure à des aoristes.

Il n'est donc guère donteux, vu ces diverses considérations, que notre nouveau nom phénicien αθείτε prononcé Milk-ya'zor. Sous le rapport de la vocalisation du dernier élément, ya'zor, on peut rapprocher ce nom de celui d'un roi de Tyr qui nous a été conservé par Ménandre' sous la forme tégèrement altérée de Βαθέζωρος, à corriger évidemment en Βαλέζωρος. On explique, d'ordinaire, ce nom par Συζυν, Baal'azar, tout comme

<sup>1.</sup> Se retrouve sur un sceau israélite archaïque (Clermont-Ganneau, Sceaux et cachets, no 7).

<sup>2.</sup> יסדש = ישנא, הקדוש = יקדש, etc.

<sup>3.</sup> Cité par Josephe, Contre Apion, f. 18 Ce Balezoros était fils du roi Itobaal.

le nom, en apparence identique, d'un antre roi de Tyr, conservé, également par Ménandre t, sous la forme Bakez(2002. Je crois l'explication valable pour ce dernier nom, mais non pas pour le premier. N'oublions point qu'il s'agit de deux personnages historiques distincts, et que ces deux noms, malgré de réelles similitudes, présentent des différences sensibles. Je suis frappé de la présence, dans le premier, de la vovelle ω, là où, dans le second, nous avons la voyelle z; ce son o est caractéristique de l'aoriste, et, m'appuyant sur l'existence, aujourd'hni certaine, d'un nom phénicien בלבונדת, Milk-ya'zor, je me demande si, en réalité, Baligues n'implique pas une forme phénicienne originale בעליעור Ba'al-ya'zor, avec le verbe à l'aoriste, forme qui pouvait parfaitement être employée à côté de בּברננור Baal'azar (= Βαλεάζαρος). avec le verbe au parfait. Cela ne serait pas plus surprenant que la coexistence en hébren des deux formes d'un nom propre congénère telles que, par exemple, ברכיה: Yeberekyahou, « (que) Jehovah bénisse », à côté de ברביה, Berekyahou, « Jehovah a béni ».

Cette observation peut avoir une conséquence intéressante pour l'élucidation d'un petit problème de philologie phénicienne qui n'est pas encore tout à fait résolu. Nous avons une catégorie nombreuse de noms phéniciens, composés d'un élément théophore suivi de l'élément verbal ייי « donner », par exemple : מבניתן, בלכיתן, אשבניתן, au juste, le verbe ייי dans ces composés? Nous avons la certitude, grâce aux inscriptions où le mot apparaît isolé et nettement déterminé par le contexte, que la forme de ce verbe, an parfait, était en phénicien ייי yatan, correspondant à l'hébreu par, natan. On en conclut que, dans ces noms propres, ce verbe est également au parfait et doit toujours être interprété par « a donné » : « Echmoun, Milk, Sakkoun, etc., a donné ». Mais la chose est-elle aussi certaine, et, surtout, aussi générale qu'on le suppose? Dans plusieurs de ces noms propres, l'élément verbal

<sup>1.</sup> Josèphe, I, 18. Contre Apion. Ce Baleazaros était le fils du roi Hiram.

וויים ne pourrait-il pas aussi bien être à l'aoriste ביב", du moment que nous avons la preuve, désormais assurée, que les Phéniciens pouvaient se servir ad libitum, dans leur onomastique, des formes composées ביב + x ou ביב + x? Cela permettrait peut-ètre de se rendre compte de la vocalisation, assez surprenante s'il s'agit de parfaits, que nous révèlent les transcriptions grecques et romaines: Σατασυνάθων, Μιλαιάθων, Milchaton, Baliatho et Balithon² (ביב ליהן ; cf. l'assimilation paronomastique Στράτων = lithon² (ביב ליהן ביב ב ta persistance de ce son o ne serait-elle pas un indice que, dans ces composés ביב a l'aoriste? Sans doute, l'hébreu, suivant la ponctuation massorétique, vocalisait yitten à l'aoriste. Mais qui nous dit que le phénicien ne vocalisait pas yaton. à ce temps, et yatan au parfait?

J'ai dit plus haut qu'on s'accordait à regarder les noms hébreux du type אליכטא, Eli ezer, comme formés du nom divin et d'un élément soit nominal, soit verbal au parfait, avec un yod intercalaire purement orthographique. Cette explication, applicable, en général, à tous les noms propres hébreux composés de deux éléments quelconques avec le yod intercalaire, est assurément plausible pour ceux de ces noms où le second élément n'est certainement pas verbal, par exemple בלכיאל, אליאל, בלכיאל, מליאל, בילכיאל, בליאל, בילכיאל, ביל (cf. אליבילך), אבריאל גבריאל (בריאל, אליבילך), etc. Mais il en est d'autres sur la composition intime desquels il est permis d'hésiter aujourd'hui, devant l'existence avérée en phénicien de noms du type יפעל +x. Je me demande si, en réalité, nonobstant les indications contraires de la ponctuation massorétique qui, nous le savons par expérience, ne doit pasitoujours être prise pour argent comptant, je me demande, dis-je, si tout un groupe de cette famille de noms propres hébreux ne devrait pas être considéré comme le résultat d'une transposition des deux termes

<sup>1.</sup> Dans le Tarif des sacrifices de Marseille, ligne 21, יהן est certainement a l'aoriste, et, d'autre part, il est évident que l'aoriste devait se distinguer du parfait dans la prononciation de la graphie uniforme.

<sup>2.</sup> Aux exemples connus ajouter Baliatonis génit,), à Henchir-Guergour (Bull arch du Comité, 4898, p. 209, nº 22).

x +יבעל en יבעל ביבי  $\pm x$ . A ce compte, un nom tel que אליעהר, « Eliezer », par exemple, serait à analyser en אל + יעזר, « (que) El secoure », = El-ya'zor, exactement au même titre que le phénicien מלכועזר est à analyser en Milk-ya zor. De même le nom biblique אלישפם serait El-yichphot « (que) El juge », sur le patron phénicien Baal-yichphoth, etc. La même explication pourrait ètre étendue aux noms hébreux similaires, tels que אלושבע. אריצבן. אלישבים, אלישבים, etc. Ces deux derniers sont particulièrement à noter pour la théorie que j'esquisse; en effet, il est frappant de voir qu'à côté de אלישמע, nous avons ישבעאל. Quant à אליקום. Elyakîm, « (que) El fasse tenir debout », la forme verbale de l'aoriste est, pour ainsi dire, transparente, grâce à l'effet combiné de la nature de la racine verbale quiescente :"" et de l'état hiphil; la ponctuation massorétique elle-même a dù la respecter. Le nom אלישיב, Elyachib, semble se trouver exactement dans les mêmes conditions 2. Il n'est pas indifférent, à ce point de vue. d'observer, sous le bénéfice d'une des remarques faites plus haut, que nous trouvons, dans la Bible, les noms propres =;, ישיב, qui ne sont que des formes apocopées, réduites au seul élément verbal, toujours à l'aoriste, bien entendu, soit de  $\Box$ יקים + x. בישי + x, soit de x +  $\Box$ ישי, x + בישי.

### **\ 32.**

# Sceau israélite au nom d'Abigaïl, femme de 'Asayahou.

Le P. Jaussen a fait connaître un nouveau sceau israélite en caractères phéniciens, entré récemment dans la collection du baron von Ustinow à Jaffa. La lecture de la légende n'offre aucune difficulté :

## לאבגיל אשת עשיהו • A Abigail, femme de 'Asayahou, •

1. Cf. יהויקים, Yehoyakim.

<sup>2.</sup> Cf., avec l'interversion des deux éléments, ישיבאר Yechim-el (± Yu-chim El).

<sup>3.</sup> Rerue biblique, 1897, p. 597.

Le baron Ustinow a bien voulu, depuis, me faire tenir l'objet original même, par l'obligeant intermédiaire du P. Lagrange, ce qui me permet d'en donner ici une représentation plus exacte et plus complète, agrandie au double environ.



La pierre est une cornaline rouge, taillée en forme de scarabéoïde bombé et parfaitement polie, sauf sous le plat, qui a reçu l'inscription. Le scarabéoïde n'a pas été percé, comme le sont nombre de ces cachets sémitiques; il est donc probable que la pierre devait être enchatonnée dans une bague, au lieu d'être portée suspendue à un cordon (ਤੋਕਾਟ).

La seconde ligne, formée du seul mot num « femme de », débute par un signe qui a été omis dans la reproduction et dans la description du P. Jaussen, et qui mérite d'être noté; il consiste en deux longs traits verticaux, dont le rôle était peut-être celui d'une sorte de double tiret, de trait d'union, établissant entre la ligne 1 et la ligne 2 une jonction pour le sens. On remarquera, en outre, que les trois lignes sont séparées par deux doubles traits horizontaux, conformément à une disposition assez fréquente sur les sceaux israélites, pour qu'on puisse la considérer souvent comme distinctive de cette famille de sceaux.

Les deux noms propres appartiennent essentiellement à l'onomastique biblique. Celui du mari, 'Asayahou « Jeliovah a fait ». caractérise nettement le personnage comme israélite. Celui de la femme, Ahigaïl, est particulièrement intéressant. Il se présente dans la Bible avec diverses variantes: אביגל, אביגל, אביגל, אביגל, אביגל, אביגל, אביגל, פו torme authentique que nous révèle notre monument nous montre que le second yod doit être radical, et me porterait à assigner a ce nom une autre étymologie que celles qu'on en a proposées

jusqu'ici. Je ne serais pas éloigné de croire que ce yod représente, en réalité, un aleph ou élif hamzé. comme dans ראת = רות sur la stèle de Mésa; ראת dans la Bible; ביראל ?', etc.; le second élément du nom serait, dans ce cas, à expliquer par la racine א באל « délivrer » (cf. goël « le dieu sauveur », etc.), et non par la racine גיל ביל ביל « tourner en rond, se réjouir ».

§ 33.

## Notes d'épigraphie palmyrénienne.

I

[Sachau, Zeitschrift der Deutschen Morgenlændischen Gesellschaft, 1881, p. 731, no 1].

La première partie de l'inscription grecque et palmyrénienne semble avoir été bien lue par M. Sachau. La façon dont il relie les trois fragments est tout à fait plausible. Seuls, les doutes qu'il garde sur la question de savoir s'il ne pouvait pas y avoir encore un nom propre entre Mezaderà et 'Adrava, ne me paraissent pas fondés; la justification même des lignes, tant grecques que palmyréniennes, si l'on rétablit matériellement le double texte dans son ensemble, montre bien qu'entre ces deux noms il n'y a place que pour l'article 225, indice du patronymique terminant la généalogie.

Dans la seconde partie, au contraire, M. Sachau me paraît avoir fait fausse route, égaré par les cas auxquels sont les divers termes jouant les rôles principaux dans la phrase grecque. Cette erreur initiale rendait naturellement impossible la restitution et l'interprétation rationnelle du texte palmyrénien correspondant, qui a beaucoup souffert.

Voici comment je proposerais de lire et d'expliquer le tout',

<sup>1.</sup> Voir mes Sceauw et cachets israelites, phéniciens, etc., p. 18, nº 10.

<sup>2.</sup> Les lettres ABCDEF représentent les 6 lignes de l'original et sont destinés à faire comprendre comment le grec et le palmyrenien sont enchevêtrés.

en me basant sur la justification rigoureuse des lignes pour les restitutions :

```
Α {Τὸ μνημεῖον τοῦτο σὸν ὑπογείφ ἐξ ἱδίων φκοδόμησεν Ἰούλιος Αὐρή[λιος Μα]ρωνα [Μαλῆ τοῦ καὶ Μεζαδδαν[α τοῦ παντελές, ἢος ακριζικό ἀντοῦ καὶ ὑιῶν καὶ ὑιῶνῶν, εἰς τὸ παντελές, ἔτὶ ους ζικό Ἰμηνεὶ Δύστρφ [commencement du palmyrénien c (une ligne palmyrénienne entière)

Β γ Ἰούλιος Λὸρήλιος Ζηνόδιος ᾿Ασθ ὡρου τοῦ Ζεδείδου ε.σ.σ.....

Ε μιφ καὶ δικαίοις πᾶσι, Ἰούλιφ ἀντοῦ κ[αὶ παντὶ τῷ κόσ-, μιφ καὶ δικαίοις πᾶσι, Ἰούλιφ Θεοδώρφ ᾿Ληρίπου τοῦ Μαρκέλλιο, ἔτους...]

Ε (μια καὶ ὑιοῖς] καὶ ὑιωνοῖς, εἰς τὸ παντελές ἡ [μην(ε)ὶ..., ἔτους...]

Γ (une ligne palmyrénienne entière)

α και τις τις τις πατι τις [απητικ τις [απητικ τις κατικ τι
```

Gree

1º Julius Aure[lius Majronas (fils) de [Malès, dit auss] Mezabbanais, (fils)] d'Adrianus, a construit, à ses frais, ce tombeau avec (son) hypogée, en sou honneur et en celui de ses fils et petits-fils, à jamais. L'a[n 547 (= 236 J.-C.)] au mois de Dystros.

- 1. A noter que le grec omet le gentilicium Ανριλίος, qui est donne par le palmyrénien.
- 2. Le débris de lettre qui suit immédiatement ne peut guère avoir appartenu qu'à un α, κ ου μ. Peut-être μ[ηνί], suivi du nom du mois et du chiffre de l'année?
- 3. On pourrait restituer aussi בתקרה. ou même מתכני, expression dont je crois avoir trouvé un exemple dans une autre inscription palmyrénienne dont il sera question plus loin (p. 167).
- 4. Ou. s'il s'agit de la totalité du tombeau, le verbe جرم « octroyer »? (réserve faite sur la lecture matérielle de ce mot, qui pourrait être à la rigueur جدع = جدع = ۲۵۹ (رزق = ۱۵۹ مرزق = ۱۹۹ مرز
- 5. A entendre, comme j'ai eu plusieurs fois l'occasion de le faire remarquer, au sens général de « enfants ». L'observation s'applique aussi bien au mot grec 2011 qu'au mot araméen correspondant.

2º Julius Aurelius Zenobios (fils) de Asthoros, fils de Zebeidos', a [concedé la?.... de ce] tombeau, avec son hypogée, [toute son ornemen]tation et tous ses droits, à Julius (Aurelius) Theodoros, fils d'Agrippa, fils de Marcellus [..... pour lui et pour ses fils] et petits-fils à jamais. Au [mois de... (dute)].

### Palmyrenien.

- 1º [Ce tombeau et la caverjne qu'a construits, de sa bourse, Julius Aurelius Marona, fils de Male qui est [surnommé Mezabban]a, fils de Adrianus, en son honneur, et pour ses fils et les fils de ses fils, pour l'éternité. L'an 547, au mois de Addar.

Le nom, au nominatif, de Julius Anrelius Zenobios, dans le texte grec, doit être suivi d'un verbe actif, à l'aoriste, à restituer d'après les caractères frustes : E-C-C.... verbe signifiant « a donné, octroyé, cédé ». La restitution de M. Sachau, edzadazzázou. est, à tous égards, inadmissible. Puis venait, dans la lacune, un substantif à l'accusatif signifiant soit la « totalité », soit une certaine « fraction », soit plutôt le mode de possession, substantif qui gouverne au génitif (του μνημείου « du tombeau »; à moins que l'on ne préfère admettre que le verbe disparu gouvernait directement le génitif, ce qui est assez fréquemment le cas pour les verbes indiquant la cession. Toutefois, cette dernière conjecture ne s'accorderait pas très bien avec l'étendue de la lacune, et il semble préférable de supposer l'interposition d'un régime à l'accusatif. L'avoue que je ne vois pas le verbe à restituer. L'avais pensé à ε « α τε - c a permis »; mais ce n'est pas bien satisfaisant: si cette forme n'était pas poétique, 👸 🗷 🖘 répondrait mieux aux

<sup>1.</sup> Ou Zebeidas. On devait prononcer, en realite, Zebidos ou Zebidas; zu la, comme dans beaucoup d'autres cas, est simplement une manière de représenter le i long (8727 = Zebida et non Zebeida).

J'insiste sur ce point, parce que l'on a trop souvent le tort de conclure de comode de transcription par בי ב la vocalisation ci ou ai dans les nombreux noms propres des formes פעילר, פעילר פעילר אילר, פעיל et aussi dans ceux des formes . Il peut y avoir des exceptions, mais je crois qu'a Palmyre, la règle genérale est que zi implique, dans la forme somitique transcrite, la vocalisation i.

<sup>2.</sup> Cf. των όντων έξέσταμα: ου παραχωρώ τιν.

indications matérielles de la copie. Peut-ètre avons-nous affaire à un verbe composé avec prépositions s[e], è[n], è[n]. Quant au régime à l'accusatif, ce pouvait ètre un mot tel que σύγκτησιν, τυμμέτεξιν, s'il faut faire état du second C disponible; si non, κοινωνίκη, κοινώνησιν, μετσυσίκν, etc. Il se peut aussi qu'il s'agisse uon d'une donation, mais d'une véritable cession: s'il en était ainsi il faudrait alors chercher les restitutions dans une autre voie, mais toujours dans la même direction: verbe et régime à l'accusatif. Il semble, en tout cas, résulter de la partie palmyrénienne correspondante qu'il ne peut s'agir soit que d'une cession intégrale, soit que d'une donation par moitié, attendu qu'il y a tout juste la place matérielle pour restituer dans cette partie un verbe gouvernant directement à l'accusatif les mots: « ce tombeau et cette caverne ».

Lire ensuite: CYN TW YHOLEW AYTOY KIAI HANTI? TW KOC MW KAI AIKAIOIC MACI, en éliminant la restitution de M. Sachau CYN MOKELMW, restitution arbitraire qui ne fait que compliquer le problème et ne peut, d'ailleurs, se concilier avec la justification des lignes. S'il était question réellement d'un personnage appelé Mokim, nous aurions surement au moins le nom de son père. Auxious est le datif du pluriel neutre dinnu. " droits " et non de Einzie: " les avants droits " (mit Mokim und den gerechten allen. etc.). Le datif, employé pour le nom du bénéliciaire (unique), Julius Aurelius Theodoros, s'explique alors parfaitement bien; ce n'est pas du tout, comme le suppose M. Sachau, une apposition à dennier; c'est le régime indirect du verbe, et il concorde exactement avec la contre-partie palmyrénienne : etc... عَرَبُونَ , « A Julius Theodoros ». A Sizziz répond l'énigmatique 5. vp., que je restitue 5 vp. » son droit »; cf. le verbe wp' dans une inscription palmyrénienne que j'ai publice autrefois 3.

<sup>1.</sup> La restitution significações serait passible de la meme objection.

<sup>2.</sup> Cf. l'expression των δίκαιων παραχωρώ au sens de « céder ses droits ».

<sup>3.</sup> Etudes d'arch. or., vol. I, p. 121. 127. Il faut peut-être comprendre la « qu'il n'ait pas droit au pain et à l'eau ».

#### 11

[Schreder, Sitz.-Ber. der k. Preuss. Akad. der Wissensch., 1884, p. 438, no 2].

Il y avait certainement une ligne de plus à la partie supérieure du texte grec; les caractères ... HAIOC.... y sont encore visibles dans la reproduction meilleure qu'eu a donnée M. Simonsen'.

Je propose de lire le tout, en restituant ainsi les parties laissées en souffrance par les premiers interprètes:

```
Ίρύλιος Αύρμλιος Έυτύχης <sup>2</sup>
         "Αγγαίο]υ κοινωνόν ιπροσ-
          ελάδε το. εν τω άναγα[ίω
 :3
         ........ s. etou unqueio[u],
 ľ
         Ταιο ν Ίούλιον Έρμείαν, ά-
 5
         ີ ο ελφόν αύτοῦ, ο ἀμφό∽
 6
         [τ] εροι ρίποδομήσαντες
 7
         [ຂ້າຂາຮ໌ພວລາ ຮໍຊື່ ເວີເພາ. ຮໍລວ-
 8
         τοίς και διοίς και διωνοίς.
 9
         καί εἰς τείμην διών Μαε-
10
         າຊັ, ຊີວິຣົກອຸວຸວິ ຊີວິເຜົ່າ. ພູກຸ-
11
         νέ Λώω του ημεί έτους
12
```

Au-dessous, restes de trois lignes palmyréniennes.

« Julius Aurelius Eutyches, fils de Aggaios, a accepté (ou pris) comme co-possesseur dans l'étage supérieur... de ce tombeau. C. Julius Hermeias, son frère, lequel ils ont tous deux reconstruit

- 1. Sculptures et inscriptions de Palmyre. p. 57, nº 8. Cf. la reproduction photographique donnée par Wright, Proceed. of the Soc. of Bibl, arch., VI (novembre 1883, p. 28).
- 3. = אמשרא, d'après l'excellente identification de J. II. Mordtmann. ZDMG, 1881, p. 588; cf. ib., 1885, p. 351, et Euting, Epigr. Mise., II, nº 106. Cf. Simonsen, ap. cit., p. 20, nº C 10.
- 1. Le fragment de lettre visible avant l'epsilon semble avoir appartenu a un π, ν, η ou ι, etant donnée sa grande proximité. Si on pouvait le considérer comme le reste d'un θ (ce qui me paraît paléographiquement un peu difficile), on serait tenté de restituer : [τω βπερθ]ε τοῦ μνημείον, « qui est au-dessus du tombeau ». Autrement on serait conduit à rétablir : [τοῦ....]ετον μνημείον; mais je ne vois pas quelle pourrait être l'epithète terminée en ετον, à appliquer au tombeau. D'après les tournures usuelles, il suffit de faire précéder μνημείον de l'article.

à leurs frais, pour eux-mèmes, pour leurs fils' et petits-fils, et en l'honneur des fils de Maenas leur frère, au mois de Lôos, de l'an 548 (= août 237 J.-C.). »

Cf. κοινωνόν προσλαβείν, au n° 71 Vog., correspondant au palmy-rénien:

הירא בה איש הי et (qu'il n'y ait) pas d'association dans (le tombeau), quelle qu'elle soit ».

'Aνάγαιον' doit être formé comme ὑπόγαιον, ὑπόγειον, « hypogée » et désigner l'édifice funéraire, qui était peut-être une de ces grandes tours carrées à étages, si nombreuses dans la nécropole de Palmyre.

Je restitue Γάιον, à cause de la faible étendue de la lacune initiale de la ligne 5, la ligne 4 paraissant être complète avec μνημείς[ο]; ce prénom convient, du reste, assez bien devant Julius.

Quant au texte palmyrénien, je serais tenté de lire et de restituer ainsi les débris des trois lignes partiellement épargnées, et celles, totalement détruites, qui devaient être gravées au-dessous. en me guidant tant sur les indications de la contre-partie grecque que sur l'analogie des formules connues 4:

- וְלִים אוּרלִים איטכא הגי אח[בר ?]
  2 [מ]עלי[תא די] קברא דנה ל[גים]
  3 [יולים הרמים בר ?הגי אח]והי ד[י ...
  [צבתו וחדתו מן כיסהן להן " ולבניהן ובנא בניהן וליקר בני מעני אחהן בירה אב שנת 548]
- 1. A prendre, comme toujours, au sens général d'« enfants », comme je l'ai montre autrefois (Recueil d'archéologie orientale, vol. II, p. 378, note 7\.
- 3. Cf. ἀνώγαιον, ἀνώγεων, « étage supérieur ». On sait, d'ailleurs, que souvent, dans le dialecte grec de Syrie, α s'echange avec ο et ω.
- 4. Sans garantir, bien entendu, la coupe exacte des lignes, que je laisse même complètement de côté à partir de la ligne 3.
  - 5. Les sullixes pouvaient être écrits 77 ou 77.

« Julius Aurelius Eutyches, (fils de) Haggai, a donné en partage l'étage supérieur de ce tombeau à Gaius Julius Hermeias, fils de Haggai, son trère, lequel ils ont construit et renouvelé de leur bourse, pour eux, pour leurs enfants et les enfants de leurs enfants, ainsi qu'en l'honneur (au bénéfice) des enfants de Ma'annai, leur frère; au mois de Ab, l'an 348. »

Je restitue καπετικ, communicavit, à la fin de la première ligne, au lieu de καπετικ, « son frère », proposé par M. Simonsen. Ce verbe, équivalent rigoureux du grec, s'est déjà rencontré dans diverses inscriptions similaires i relatives à des sépulcres possédés en commun. Il se construit avec l'accusatif de la chose partagée et le datif de la personne, avec qui on la partage. Cela entraı̂ne, en tous cas, à la fin de la ligne 2. la valeur de προυτ le caractère lu à tort π par Schræder ε; παπε gouverne, en effet, le datif. A la ligne 2, on peut supposer κάταν « supérieure », comme dans l'inscription nabatéenne du C. I. S. n° 164, soit un adjectif, soit un substantif signifiant, à lui seul, « étage supérieur » παταινής peut-ètre mème le mot est-il κατικοία, à en juger par les restes de la lettre qui précédait le ain et par laquelle débutait la ligne (cf. l'hébreu κάτα π εταινής, ικ, 6)? A la fin de la ligne 3, τ devait être suivi d'un verbe tel que κατ. παταινή στο παπετικοία στο παπ

Peut-ètre le nom du troisième frère est-il à restituer dans la forme κατα, au lieu de ατα, d'après l'analogie nabatéenne. Cf. ατα palm. n° 27 Vog., transcrit non pas [Μαν]ναίου (comme au n° 37) mais Μακιναίου, ainsi que l'a expressément noté Waddington, n° 2609 (cf. Μαήνου, id. n° 2660, et Μοένου, n° 2412 n; ce qui rappelle beaucoup notre présente transcription Μακινά.

<sup>1.</sup> Voir mes Etudes Tarchéologie orientale, vol. I, p. 129; cf. D. H. Muller, Mem. de l'Acad. de Vienne, 1898, nº 42.

<sup>2.</sup> Le tamed est suffisamment reconnaissable sur l'estampage que je possède de ce monument, grâce à l'obligeance de M. Loytved.

### Ш

[Euting, Epigr. Misc, I, p. 7, nº 22].

Je propose de lire et de traduire :

חבל מראי ברת מקימו בר צעדי אחה די אקמת דה די מן לעל

« Hélas! Mara (?) fille de Moqîmou, fils de Sa´edi, le frère de cette Aqmat² ci-dessus. »

est un nouvel et intéressant exemple de cette construction du génitif redondant, avec le relatif ד et le suffixe pronominal, dont j'ai autrefois démontré l'existence en palmyrénien. Pour la forme que revêt le suffixe féminin avec ce mot א, cf. Vog. no 105. Quant à l'emploi du démonstratif pour rappeler un personnage déjà nommé, nous le connaissons déjà aussi bien en palmyrénien (par exemple, de Vog. no 70) qu'en nabatéen 4.

Il est probable que cette épitaphe devait, comme c'était fréquemment le cas, faire partie d'un ensemble de textes relatifs aux divers membres d'une même famille et dont l'un mentionnait la défunte Aqmat, tante ou grand'taute de Mara.

#### IV

[J.-B. Chabot, Journal asiatique, 1898, juillet-aout (pp. 68-123.].

- N° 49 (p. 72). Ligne 4. Peut-être vaut-il mieux, étant donnée la position de la première lettre mutilée, dans la copie de M. Bertone, restituer בְּוֹרָא בָּוֹרָא, que בָּוֹרָאן.
- Lecture rectifiée du nom proposée par M. Lidzbarski, Handh. Wortsch.,
   r.
- 2. אקבות est peut-être une simple variante orthographique du nom de femme אקבות, 'Azµή; cf. pour cette variante אבש et פון, nom d'homme, associes dans une même généalogie, nº 3 Vog.
  - 3. Recueil Farcheologie orientale, vol. I, p. 301; cf. II, p. 177.
- 4. Pour l'ensemble de cette construction, voir plus loin, p. 167, un cas tout a fait analogue.

L. 2. — J'ai des doutes sur la lecture matérielle Νεδούλασο(ξ) ou Νεδούνασο(ξ)(?) et, partant, sur les explications proposées de ces noms propres inconnus jusqu'ici. Il serait peut-être préférable de restituer ainsi la copie, en considérant le O, à la fin de la ligne, comme un B fruste et mal vu : Νεδούλας (Β)ηλισούρου. — Νεδούλας pourrait ètre alors une transcription de κπίσες, Neboul'ha, nom nouveau formé comme κπίσε Βόl'ha. Dans ce cas, on serait amené à considérer, dans la partie palmyrénienne, la dernière lettre mutilée de la ligne 4 comme le lamed, et à restituer dans le vide initial de la ligne 2 (avant τες), les deux lettres κπ.

L. 3. — νωπ, Θαμαΐος, Θαμαΐος, n'est pas théophore, au moins dans son élément Thaim¹; c'est un nom formé probablement comme νωμ, 'Αξὸνῖος, avec signification analogue (κ, « serviteur »); l'élément théophore, apocopé ou résorbé, est représenté par le simple indice du yod. Ainsi que Nœldeke l'a montré, il faut lire, au nº 3 de Vogüé: και και και και θαμαίου (α corriger peut-être en Θαμαίου ??); on remarquera l'entité féminine νόχη, répondant au yad masculin, personnification du dieu Malakbel.

<sup>1.</sup> Rectifier, dans le même sens, les etymologies données plus foin (pp. 108, 116) du nom היבוחא, et, par extension, de בילחא.

<sup>2.</sup> Cependant, Waddington, op. cit., nº 2588, a noté expressement que le sigma etait certain.

nitif de Γαδδάρτης (ou mieux) Γαδδάρτας , est intéressante pour la prononciation; la réduplication du 2 est peut-être un doublon du copiste, mais il est fort possible aussi qu'elle soit réelle : cf. Γάθθες et Γάδος; d'ailleurs, étymologiquement le dalet est double (κ). Ce qui est remarquable dans Gaddarsou, Γαδδάρσας, c'est la prosthèse qui frappe l'élément אור Resou = Ar'sou, si tant est que ce soit une prosthèse et que la forme originale n'ait pas été Arsou; l'accord sur ce point est complet dans la transcription du nom, absolument homologue, תיבוד , Θαιμάρτας, et peut-être Themarsa 2. רצי entre dans la composition de noms théophores où il joue le rôle certain d'un élément divin : תיברצו, « serviteur de Resou »; גדעהא est formé comme גדרער.

Le رضوان, fabuleux des musulmans, un des anges gardiens du paradis, est peut-être l'héritier plus ou moins direct de cette divinité mystérieuse. On peut se demander si ce nom divin ne se serait pas contracté en x2 (avec assimilation du 7 initial à la consonne finale de l'élément précédent) dans toute une série de noms propres théophores où il apparaît comme second élément; c'est ce que tendrait à faire supposer la comparaison des nos 33 h et 49 Vog., avec le nº 1 de Schroeder, Neue Palm. Inschr., d'où il semble résulter que les noms תיביצא et תיביצא sont équivalents. Toutefois la chose demeure encore assez problématique.

D'après le grec, Gaddarsas était surnommé Baa(s), τοῦ ἐπικαλουμένου Βάα.

Comme l'a très bien montré M. Chabot, la forme palmyrénienne correspondante devait être בנא, qu'il rapproche avec moi du nom d'une comparse figurant dans un récit apocryphe de la Passion, celui de la servante de Pilate, Ballia ( $\equiv BAAAIA \equiv$ 

<sup>1.</sup> Le nom similaire Θαιμάρση, au nº 6 Vog., est au datif et implique un nominatif Θαιμάρσας, qui peut faire au génitif Θαιμάρσου aussi hien que Θαιμάρσα comme Άγρίππας, génitif Αγρίππου et Αγρίππα).

<sup>2.</sup> Dans une inscription d'Afrique (L. Renier, Inscr. rom. de l'Algerie, nº 1642) : D(iis) m(anibus) s(acrum). Themarsae Hariani, patri merenti, etc... Fecit Harian(es) Themarsa, filius.—Harianes = Hairanes (?) = Αξράνης. Χαιράνης = Τ.Τ. 3. Clermont-Ganneau, Revue critique, 1893. t. XXXVI, p. 210.

BAAIA = בעיא), nom que j'avais rapporté à la même racine verbale א בעא « demander ».

Ce surnom manque, ou paraît manquer, dans la contre-partie palmyrénienne; M. Chabot le rétablit, avec raison, d'après d'autres inscriptions relatives à la même famille, le n° 43 de MM. Mordtmann père et fils, et le n° 20 de M. Bertone; il faut lire, en effet, dans ce dernier, à la ligne 3 : בר גד(ר)צ[ר די בות]קרה בר בב « fils de Gaddarsou, qui est surnommé fils de Ba'a ».

M. Chabot, ai-je dit, suppose que ce surnom manquait dans la partie palmyrénienne de notre n° 19; il restitue, en conséquence, ainsi la fin de la ligne 2 et le commencement de la ligne 3:

«... fils de Gaddar'atch; ils l'ont bâti pour enx et leurs enfants, etc... »

J'ai peine à admettre, quant à moi, que le palmyrénien ait omis une indication aussi importante que celle du surnom.

D'autre part, je ne crois pas que les trois dernières lettres de la ligne 2 représentent le verbe 122 « ont construit »; la dernière est certainement un yod; de plus, la lacune précédant immédiatement est beaucoup trop grande pour n'avoir contenu que les deux lettres 17, car, ainsi que je l'ai démontré plus haut, il faut lire non pas [argunt], Gaddar ['atch], mais bien 1272, Gaddarsou, écrit au complet, avant la lacune; eusin la construction grammaticale serait peu satisfaisante, avec cette répétition supposée du verbe 222 formant une seconde phrase à l'aide du relatif 17; ce verbe, exprimé au commencement de la phrase, la régit, en réalité, tout entière et ne cesse de faire sentir son influence jusqu'à la sin:

« Ce tombeau et la caverne, (les) ont construits un tel et un tel, etc..., fils de un tel, etc..., pour eux et pour leurs enfants. »

Ces considérations me décident à proposer la restitution sensiblement différente : ...... בר גדרצו (די מת)כני ' "[בעאן ל[הון] ולבניהון ...etc...

« fils de Gaddarsou, [qui est sur]nommé [Ba'a], pour eux et pour leurs enfants, etc... ».

Si l'on admet cette conjecture, il en résulterait un fait intéressant, c'est l'apparition du mot, nouveau dans l'épigraphie araméenne, mais bien connu dans toute la famille sémitique:מתכני, מבות dérivé de la racine מתכני, כנה, יבור, « surnommer, être surnommé». Jusqu'à présent nous n'avions rencontré, dans ce sens, dans les inscriptions palmyréniennes et nabatéennes, que מתקרא עם מתקרה qui veut dire proprement « appelé ». Quant à l'orthographe par yod final, au lieu de » ou ה, elle n'a rien qui répugne à la logique (sur le type מתגלי = מתגלי =

- Nº 20 (p. 83). - Lignes 5-6. Peut-être:

בלש[ו]רי [בר]ה די [ה]ירן [ד]נה

« Belchouri, le fils dudit Hairan. »

Ce serait un nouvel exemple de la construction du génitif redondant, avec le relatif '7, et l'adjonction au nom du père, déjà mentionné, du pronom démonstratif caractérisant la répétition du nom.

Pour cette construction voir l'observation ci-dessus.

- N° 23-26 (p. 88). Ces quatre épigraphes sont évidemment celles publiées par M. Post et par M. Porter dans le *Statement* du Palestine Exploration Fund 6. Elles surmontaient, en réalité, les cinq personnages figurés sur un même bas-relief, quatre frères et leur mère. M. Bertone a omis de copier une des épigraphes,
- 1. Le  $3^{\rm e}$  avant-dernier caractère peut être aussi bien un kaph, qu'un beth; le noun et le yod paraissent certains.
  - 2. 0ט בר בעא.
- 3. Cf. l'arabe کنه, d'où کنبه, kounia, « surnom », مکنی, moukunna, « surnommé », etc.
  - 4. A la rigueur, on pourrait admettre qu'il y avait ביתכניא.
  - Voir, plus haut, p. 163.
- 6. Statement, 1891, p. 35 et p. 313. Cf. ib., p. 156, un essai, peu heureux. de déchiffrement par M. Hanauer, et 1892, p. 47, une note rectificative sur la disposition des clichés et des transcriptions.
  - $\dot{7}$ . Il mesure  $5 \times 3$  pieds.

### RECUEIL D'ARCHÉOLOGIE ORIENTALE

Le de la mère (désignée par A et n° 5 dans les notices de AM. Post et Porter).

Au nº 23, il fant lire ברעתה, et non ברעתה (non plus que ברעתה, comme lisait M. Porter); la restitution du mot אהוהי « son frère » est à supprimer.

An n° 26, le nom n'est ni : בר גדו ... « ...l, fils de Gaddai » (Chabot): ni : בדגרי, « Nabùgrì » (Porter); ni : בדגרי, « Nebo Zari » (Hanauer), mais, probablement : « בביגדי, Nebogaddi, « Nebo est mon gad (בביגדי) "».

Au n° E, 5 de Post-Porter, pour lequel nous n'avons malhenreusement pas le contrôle de la copie de M. Bertone, je serais tenté de lire, au lieu du nom, peu vraisemblable, de prizir « Ghribûn », soit: גדיבול, « Gaddi (Gaddai) fils de Bonnê »; soit: Gaddibôl, « mon gad est Bôl »². Quant au nom de la mère, il demeure douteux, vu les divergences considérables des copies de M. Post et de M. Porter.

Le groupe des cinq membres formant la famille représentée sur le bas-relief est donc ainsi constitué:

- 4° Le personnage principal, couché sur le lit de parade : Bar'até, fils de Barnebo (vraisemblablement le frère aîné);
  - 2° Bar'ateh, son frère;
  - 3º Barnebo, son frère;
  - 4º Nebogaddi (?), son frère;
  - 5° ....., leur mère.

En examinant ce groupe, on est frappé d'un fait assez singulier au premier abord. C'est que le frère aîné, et principal personnage du groupe, semble porter exactement le même nom que le premier de ses cadets, placé immédiatement à côté de lui; tous deux se seraient appelés Bar'até ou Bar'ateh. On ne s'explique guère, à vrai dire, une telle homonymie, qui aurait donné lieu à toute espèce de confusions. Aussi, je me demande, si par ha-

<sup>1.</sup> Je constate que, M. Lidzbarski, dans son Handbuch der nord-semistichen Epigraphik, p. 321, vient de son côté, de proposer la même rectification.

<sup>2.</sup> Je ferai remarquer, toutefois, que dans ce dernier nom on ne s'attendrait pas, d'après les analogies, à von apparaître le yod (cf. גדנתא, גדנתא).

sard, nous n'aurions pas affaire à deux noms, très semblables, assurément, mais pourtant distincts. Si l'on compare entre elles les diverses copies que nous possédons des épigraphes, on dirait qu'il y a, en réalité, une légère différence entre les noms des deux personnages, celui du premier étant ברטתא, et celui du second ברעתה. Or, nous trouvons dans l'onomastique palmyrénienne ces deux formes de noms propres également usitées. La différence est si faible qu'on n'y avait pas attaché d'importance; elle passait d'autant plus inaperçue que ces noms s'étaient rencontrés jusqu'ici isolément. Aussi les considérait-on comme de simples variantes orthographiques d'un même nom théophore du type de ברנבד Barnebo, « fils du (dieu) Nebo », c'est-à-dire formé de bar « fils », en combinaison avec le nom d'une même divinité appelée מתה ou החל divinité apparentée à la fameuse Atargatis. La chose paraissait d'autant plus naturelle que le nom de cette même divinité semblait se présenter, avec d'aulres variantes orthographiques יה et אתי, dans la composition de divers noms propres palmyréniens. Mais notre nouveau document est de nature à nous faire réfléchir. Étant donné qu'il est difficile d'admettre que deux frères aient porté exactement le même nom, nous sommes fondés à nous demander désormais si ברעתא et ברעתא sont bien le même nom autrement orthographié; s'il n'y a pas entre eux une différence spécifique, marquée par la variation de la finale he ou aleph. Faudrait-il conclure de là que שתה était une entité divine autre que בהא? Ces deux noms qui, d'autre part, ont des affinités évidentes, seraient-ils entre eux dans le même rapport que Baal et Baalat, par exemple et représenteraient-ils l'un celui du dieu, l'autre celui de la déesse parèdre ?? Si cette observation

<sup>1.</sup> M. Post a malheureusement omis la fin du nom. M. Porter a ברעת: cette forme existe bien en nabatéen; mais ce qu'il a pris pour un waw est probablement un autre caractère tronqué dans la copie.

M. l'abbé Chabot a transcrit ברלתה, Bar'ateh, mais le caractère dessiné par M. Bertone a tous les élements et toute l'allure d'un aleph.

<sup>2.</sup> lei les trois copies concordent; celles surtout de  $\tilde{M}$ . Post et de M. Bertone montrent nettement un he pour le dernier caractère.

<sup>3.</sup> Voir, toutefois, un peu plus loin, les observations sur la forme ituréenne Bargathes.

applicable aux autres cas que j'ai indiqués en passant. Elle permettrait même peut-être d'entrevoir comment a pu se former le vocable divin, somme toute assez énigmatique, שמרעתה; la grande déesse syrienne Atargatis serait peut-être la 'Atar du dieu 'Ateh. au même titre que la déesse moabite est l'Astar du dieu Chamos.

- N° 28 (p. 96). Je consacrerai plus loin un paragraphe à part à cette nouvelle inscription grecque très mutilée et d'un intérêt considérable pour l'histoire de Palmyre.
- N° 29 (p. 98). L'existence du nom בבבא = Γαδδάς ne me paraît pas démontrée. Waddington (nº 2596 = de Vogüé nº 6) a noté expressément qu'il avait copié x272; comme, d'autre part, il avait (nº 2591) copié FABBA, transcription grecque de ce même nom (il s'agit du même personnage), on en a conclu qu'il fallait corriger sa copie palmyrénienne en κατα, et restituer [Γ]α[εξα] au nº 2596. Mais je me demande si ce n'est pas, au contraire, sa copie grecque du nº 2591, qui est à corriger en FAPBA, et s'il ne faut pas maintenir sa copie palmyrénienne, en lisant, bien entendu, גרבא, par un rech et non un dalet, et restituer, en conséquence. [ITa[eŝa] au nº 2596. S'il s'agissait d'une forme par double BB. il est peu probable, étant données les habitudes de l'orthographe sémitique 1, que l'on aurait écrit deux bet; à FABBA devrait répondre בבא et non גבבא. Cf. le nom, peut-être congénère, גביבא (de Vog. n° 141) et, dans le Tarif (II, B, ligne 27), גובא, qui, précédant בלקבים (ב"Aגעניבג?), semble bien être un nom propre.
  - L. 2-4 du grec : [ή συνοδία?] τῶν ἐμ(π)όρων.
- L. 5: La restitution du nom de la ville de Vologesias, à la ligne 5 du texte grec, paraît confirmée par la 2º ligne du palmyrénien: אל(ג'שיא.
- L. 6: x37535 x5055(x772... (« leur étant venu en aide »)? La même était fondée, elle serait, bien entendu, à généraliser et deviendrait

<sup>1.</sup> Voir, à ce sujet, mes observations sur la vocalisation du nom Alam (Études d'arch. or., II, p. 59, note 1). Depuis, s'est rencontrée la forme Nalla (D. H. Müller, Denkschr. d... Akad... Wien, 1898, n° 8 a), qui tend à les justifier.

idée est exprimée dans les inscriptions similaires émanant des caravanes de marchands palmyréniens<sup>1</sup>.

 $-N^{\circ}$  29 (p. 400; = de Vog. n° 98). - Les trois premiers caractères de la ligne 4 semblent bien devoir être lus matériellement 57, et non בא, ainsi que je l'ai montré autrefois (Études d'archéoloqie orientale, vol. II, p. 58-60). Ils forment à eux seuls un groupe indépendant, qu'on retrouve encore au nº 90°. Est-ce un nom propre, tiré de la racine דכר « être pur » (cf. זכר Zakkai)? Cela semble plus plausible que d'y voir un mot faisant partie de la formule précative. Quoi qu'il en soit, je ne crois pas qu'on soit autorisé, au nº 98 Vog., à rattacher ces 3 lettres au nom propre בהצי, même corrigé en המה, en le considérant comme un élément verbal qui ferait partie intégrante de ce nom propre expliqué par עתהרפא Atehrepha, « Ateh a guéri ». Sans doute, יתני est bizarre et l'on aimerait une bonne correction. Si la copie de Waddington n'était pas si nette et si la justification des lignes n'était pas un peu courte, on pourrait penser au nom connu נתע[קב]. Mais c'est peutêtre tout bonnement, ברעהה, Βαράθης, en y englobant les deux lettres considérées jusqu'ici comme le mot bar, « fils de »; cette forme est usitée à côté de celle de ברעתא. L'erreur de copie s'expliquerait bien paléographiquement.

L'inscription bilingue palmyrénienue et romaine de Sonth Shields nous donne la transcription Barates pour ברעתא, confir-

2. Au nº 75, la lecture est douteuse, et אבת(ז)ב, proposé par M. Euting, est admissible.

4. A. D. Mordtmann, Neue Beitraege, no 4; Jaussen, Rev. bibl., 1897, p. 595 et 597. C'est peut-être aussi ברצחה qu'il faut lire dans l'inscription reproduite Pal. Expl. F. Statement, 1891, p. 313, no 1.

<sup>1.</sup> Peut-être faut-il, en consêquence, restituer, dans la bilingue nº 6 Vog., [κουρίσαν]τι αὐτούς.

<sup>3.</sup> On pourrait arguer que, dans les trois cas connus, le groupe précède immédiatement ..., et penser à quelque forme apparentée au pronom ז. Mais cette seconde explication me paraît beaucoup moins probable.

Si cette orthographe était définitivement confirmée, elle nous inviterait à considérer Barathes, ברצה, et subsidiairement ברצה, comme un véritable nom théophore formé avec le nom de la divinité Ateh ou Ata, à l'instar de celui de ברנבר qui l'est avec le nom du dieu Nebo. En ce qui concerne la variation des formes et et en considére de considére plus haut, p. 169.

mant la transcription grecque Βαράθης 1. On a supposé 1 que c'était le même nom qui se trouvait transcrit Bargathes et Bargatae (génitif) dans une inscription romaine du C. I. L. (III, nº 4371) et dans une autre copiée par Burton et Drake 3. Comme dans la première de ces inscriptions il s'agit d'un cavalier servant dans un corps auxiliaire ituréen, on en a induit que, dans le dialecte ituréen, on prononçait le nom de la divinité Gathé et non 'Até, en prêtant au 'ain la valeur du qhaîn arabe; ce qui concorderait, d'autre part, avec les transcriptions du nom de la déesse syrienne מתרעתה, 'Ατάργατις, 'Ατέργατις'. Il est permis toutefois, de conserver quelques doutes à cet égard, et de se demander si ces noms Bargathes, Bargates, ne seraient pas plutôt à rapprocher du nom nabatéen ברעת: Les Ituréens étaient dans l'habitat nabatéen. M. Nœldeke, non sans hésitation d'ailleurs, a comparé à ברעתו l'arabe برغوث, bourghouth, « puce ». Je préférerais, vu la vocalisation, impliquée par les transcriptions romaines, comparer l'arabe يرغش, barghach, « moucheron » ،

— N° 1, 2 (p. 402, 403). — La forme originale du nom historique de Adates pourrait être מבא", impliquant une forme בבא. Je doute qu'elle corresponde מבבי, comme le pensait M. Euting; la transcription grecque 'Adates nous révèle, en effet, une vocalisation toute différente. Quant à מבתי בחום nabat. מבתי אבתי אבתי pe crois que nous devons l'écarter, n'ayant pas d'exemple avéré

<sup>1.</sup> Waddington, op. cit., 2703 b.

<sup>2.</sup> J. Mordtmann, Zeitschr. f. Assyr., 1898, p. 183.

<sup>3.</sup> Burton et Drake, Unexplored Syria, II, 262.

<sup>4.</sup> Bargathes Regebali filius) eques) alae Augustae) Ituraeorum. —Regebalus correspondrait-il à une forme originale רְבֶבֵּל (cf. le nom nabatéen רְבֶבֵּל (?) רְבֶבֵּל (?) Regbou, au Sinai, Euting, op. cit., nº 220).

<sup>5.</sup> Cf. l'inscription palmyrénienne Vog. nº 3, οù πεταπα = [Δταρ]γάτει (datif), et, aussi, Wadd. nº 2172 et 1890 (pour celle-ci, comparer Fossey, Bull. de Corr. hellén., 1897, 60).

<sup>6.</sup> Euting, Sin. Inschr., nº 65.

<sup>7.</sup> Sur les rapports des mots برغوث , رغش et تات . voir mes Etudes d'archéologie orientale, vol. II, p. 14, note 5.

<sup>8.</sup> Voir le commentaire de Waddington, op. cit., au n° 2582.

<sup>9.</sup> Euting, Nab. Inschr., nº 10.

<sup>10.</sup> Cf. พทธพ. n. pr. f. palmyrémen.

du taw rendu par une sifflante dans les transcriptions grécopalmyréniennes.

- Nº 3 et 4 (p. 103, 104). Le nom propre κατάντι, Rabboûti, est à rapprocher de celui de Γαέξώθη, qui apparaît comme celui d'une femme, peut-ètre originaire de Palmyre, dans une inscription métrique provenant, dit-on, de Saïda ¹.
- Nº 6 (p. 107). J'ai des doutes sur la construction בה די; on attendrait le suffixe ה dans cet emploi du génitif pléonastique dont j'ai démontré l'existence en palmyrénien.
- Nº 14 (p. 109). La correction, excellente d'ailleurs, אברלא au nº 124 Vog. , a déjà été proposée par Wright et M. Sachau. Le rapprochement avec רֹצָיִקְאָבָּב, fait par Nældeke, à propos de la forme nabatéenne similaire במלה, est applicable à la forme palmyrénienne, étroitement congénère, sinon identique.
- N° 48 (p. 442). πτιτη, au lieu de χτιτη, est une bonne correction. Le nom est à rapprocher de Αδδευδένης, plutôt que de Ηδεδένης. Si la 2° lettre était un rech au lieu d'un dalet, on pourrait penser à 'Ορεδένης (Wadd., n° 2396); mais cette lettre est moins probable.
  - -Nº 22 (P. 413). -Il n'y a pas doute qu'il faille lire, à la 4º ligne,
- 1. Haussoullier, Rev. de Philol., 1898, p. 356: 'Υιέα Τισδώθης (απι) πατρός 'Αντιόχου. Quant à l'autre nom qui lui est associé et qui se retrouve aussi dans l'onomastique nabatéenne, il vaut peut-être mieux le lire της, Rami, que της, Dami, d'après la judicieuse observation de M.J. Mordtmann (Zeitschr. f. Assyr., 1898, p. 180) s'appuyant sur l'inscription du C. I. L., III, n° 837: Salmas Rami ex n(umero) Palmyrenorum.
  - 2. Recueil d'archéologie orientale, I, p. 390; II, pp. 163 et 167.
- 3. Puisque l'occasion s'en présente, je ferai remarquer, à propos de cette inscription répêtee deux fois, que l'intéressante variation orthographique dans le nom propre 1229 et 1229, 'Anani, 'Ananou, est un nouveau fait à invoquer à l'appui de la théorie que j'ai mise en avant au sujet de la déclinaison possible des noms propres, d'origine nabatéenne, terminés en ou (cf. Recueil d'archéologie orientale, vol. II, p. 385). Il se peut que, dans le même exemplaire du texte (voir le fac-similé donné dans le Pal. Expl. F. Stat., 1892, p. 260), le patronymique lui-même soit écrit, en réalite, 222 et non 1272.
  - 4. Note on a sepulcral monument, 1880, p. 1.
  - 5. Zeitschr. d. d. morg. Gesellsch., 1881, p. 736.
  - 6. Euting, Sinait. Inschr., no 343 a.
  - 7. Sachau, l. c., p. 742.

ברעא, et non ברען, comme l'a fait, du reste, avec raison, le P. Jaussen <sup>1</sup>. Je crois aussi, avec lui, qu'il faut lire « Hadirat Akha *fille* (ברת) de Bolha », vu la forme nettement féminine des deux premiers noms. Il est regrettable qu'on n'ait pas noté le sexe du personnage représenté en buste, cela aurait tranché la question.

- -Nos 23, 24 cf. no 21 (P. 114). Le nom propre d'homme עתיכא, dont nous avons maintenant trois exemples 2, grâce à la judicieuse correction de M. Chabot au nº 21 de M. D. H. Müller. doit être incontestablement lu ainsi, et non ינחיפא; il suffit, pour s'en convaincre, de comparer la forme de la seconde lettre à celle du kaph certain du nom מלכו, dans la même inscription 3. L'étymologie par Edzóyza, proposée par M. Müller, est évidemment insoutenable, et c'est avec raison que M. Chabot la rejette, la transcription palmyrénienne authentique de ce dernier nom étant, comme on l'a reconnu depuis longtemps, אושכא L'étymologie n'en reste pas moins très obscure. Je propose de considérer מתיכא comme l'équivalent de מתיקא, « l'ancieu », en vertu de la loi orthographique de l'harmonie des emphatiques, loi sur laquelle j'ai eu plusieurs fois l'occasion d'appeler l'attention; c'est grâce à l'action emphatique du 'ain que le k peut être écrit indifféremment par kaph ou koph; cf. l'arabe عنك, qui s'échange, sur presque toute la ligne des dérivés, avec 4.
- N° 28 (p. 117). La restitution de κωμα en Βωλαα, au lieu de Βωλλα, est très plausible; toutefois elle explique moins

En tout cas, l'existence, en palmyrénien même, de la forme pour (nº 6 Vog.) n'est pas exclusive d'une variante orthographique possible עתיך, surtout dans un nom propre. Les noms propres, en effet, et cela est un phénomene général en philologie, ont le privilège de nous conserver souvent des formes archaiques, en retard sur l'évolution normale du langage parle ou écrit.

<sup>1.</sup> L'aleph est parfaitement reconnaissable sur le lac-similé du P. Jaussen, Rev. bibl., 1898, p. 594.

<sup>2.</sup> Le troisieme exemple est au nº 29 de M. D. H. Muller.

<sup>3.</sup> Id , ih.

<sup>4.</sup> Il est certains de ces dérivés qui offriraient même peut-être des significations étymologiques mieux appropriées que celle de אָדָע dans l'araméen ordinaire. Cf. אללג, nom de femme apparaissant plusieurs fois dans la lignée des ascendants de Mahomet.

bien paléographiquement l'erreur de copie de Wood, AA étant plus facile à confondre que AA avec M; c'est ce qui m'avait déterminé à m'arrêter à la seconde. Il convient, en tout cas, de faire état de la transcription romaine Bolhas, que j'ai signalée depuis, en essayant d'expliquer l'absence de réduplication du l. Si, réellement, la forme originale palmyrénienue était prononcée Bol-ha, et non Bol-leha, cela tendrait à remettre en question, d'une façon intéressante, l'étymologie couramment reçue de ce nom : בול + להא Mais, en tout cas, on ne saurait comparer terme à terme et אובהא, car, dans ce dernier nom, היבה n'est certainement pas un élément théophore; d'ailleurs, la lecture matérielle est beaucoup plus probable et, par suite, l'objection contre l'étymologie, généralement admise, de בּוֹלֹהַא, perd singulièrement de sa valeur.

- Nº 31 (p. 117). - J'ai consacré à ce texte très important une étude spéciale (voir plus haut, § 5, p. 47).

J'ajouterai seulement que le même verbe מבה « orner » que M. Chabot a restitué avec raison à la ligne 19, me semble devoir être également substitué dans l'inscription nº 74 Vog., à l'inexplicable דנבת; les éléments graphiques interprétés comme le groupe 27, ne sont autre chose, je crois, que les éléments du çade, légèrement dissociés dans la copie de M. Waddington. Étant donné le style direct employé dans cette épitaphe, il est probable que, dans le verbe à la première personne, il faut considérer le tate comme redoublé. Nous aurions là, dès lors, une indication intéressante sur la façon dont les Palmyréniens vocalisaient la première personne singulier du parfait; leur prononciation devait, à cet égard, se rapprocher de celle de l'arabe, puisqu'elle déterminait la réduplication du n dans les radicaux se terminant par cette

lettre (cf.  $\ddot{\tilde{z}}$  =  $\dot{\tilde{z}}$ ).

#### V

[De Vogué, Syrie centrale, Inscr. sem., Palm. nº 67].

Je me suis occupé plus haut 'du mot très embarrassant qui apparaît dans la nouvelle inscription palmyrénienne publiée par M. D. A. Müller. J'avais essayé de déterminer la fonction grammaticale et la signification de ce mot et proposé d'y voir un verbe voulant dire « accorder, concéder ».

Depuis, plusieurs savants ont repris la question. M. Lidzbarski<sup>2</sup> est d'avis que nous avons affaire à un verbe dénominatif qui serait tiré du substantif » com atrice », et significrait « enfanter »; il s'agirait, en l'espèce, des enfants nés de Segol, supposée être la femme de Chau'an, le constructeur de l'exèdre ajoutée au sépulcre. Subsidiairement, il admet la possibilité de la lecture matérielle prot, qu'il compare à l'arabe • et qui anrait toujours le même sens, « enfanter ». M. Cook se range à l'avis de M. Lidzbarski.

Sans parler des autres difficultés que soulève cette explication, à laquelle j'avais tout d'abord pensé aussi mais que j'avais cru devoir écarter tacitement, elle a le tort grave de ne pas tenir compte de l'existence de ce même verbe, quelles qu'en soient, d'ailleurs, la lecture et la signification réelles, dans l'inscription n° 67 Vog.

Comme je l'ai montré, dans cette dernière inscription, le mot ne saurait être, comme on l'admettait jusqu'alors, soit un substantif signifiant « amour » 4, soit un nom propre b. C'est notre même verbe, gouvernant semblablement le datif, comme l'indique la préposition d' précédant la série des noms des bénéficiaires de

<sup>1.</sup> P. 50 et suiv.

<sup>2.</sup> Lidzbarski, Handbuch, p. 503, n. 1.

<sup>3.</sup> Proceedings of the Society of Biblical Archaeology, XXI, p. 78 (1899).

<sup>4.</sup> De Vogué, op. cit., p. 49.

<sup>5.</sup> Lidzbarski, op. cit., p. 368, avec lecture possible התרחבות, en distrayant l'aleph final de אובי, ce qui aurait l'avantage de rétablir l'identité entre la forme de ce dernier nom propre et celle qui figure sur une petite tessère, nº 132 Vog.

la concession. Et là, le sens d'« enfanter » n'est pas conciliable avec le contexte.

M. J. Mordtmann' est arrivé, de son côté, aux mèmes conclusions que moi sur ces divers points. Il hésite seulement sur la lecture matérielle du mot. Cette hésitation est permise, vu les confusions auxquelles donnent lien certaines lettres de l'alphabet palmyrénien. Voici le tableau des valeurs possibles des trois radicales constituant notre verbe:

Ces valeurs prêtent à plus d'une combinaison. Il y en a une, notamment, qui est peut-ètre à prendre en considération; c'est ביק אין, variante orthographique plausible de ביק = ביק אין, avec l'acception de « diviser, partager » et, par extension, « attribuer une part ». Nous serions toujours ramenés, bien que par une autre voic, à l'ordre d'idées qui me semble être imposé par le contexte.

M. Mordtmann ne se pronouce pas sur la façon dont on doit interpréter la particule voi précédant immédiatement le verbe en litige dans l'inscription de M. Müller. M. Lidzbarski (l. c.) se demande s'il ne faudrait pas corriger vo (dont on pourrait être tenté de rapprocher le voi de l'inscription nabatéenne du C. I. S.. Aram. n° 209, comparée par lui à notre inscription palmyrénienne pour le sens général). Mais il est difficile d'admettre que le hé, si caractérisé du fac-similé, soit le résultat d'une mauvaise lecture de M. Müller pour un mem. La correction que j'avais suggérée du dalet en kaph (voi = voi) est, au moins, dans les vraisemblances paléographiques. Il n'est pas impossible, d'ailleurs, que la leçon voi doive être maintenue; ce pourrait être, à la rigueur, l'équivalent de la particule voi, dépourvue de valeur

<sup>1.</sup> Zeitschrift für Assprübiger, 1898, p. 187. L'artic'e de M. Mordtmann, pari en 1899, port la dat du 1et septembre 1898. Il n'est pas inutile de faire remarquer, à co propos, que la communication à l'Academie où j'avais traité cette question a été faite a la seance du 26 août 1898 (voir le Bulletin des Comptes-Ren lus, pp. 558-566).

interrogative et représentant une sorte de forme intensive du relatif, « laquelle ».

Le nouvel examen de l'inscription n° 67 Vog. a amené M. Mordtmann à y introduire, pour les noms propres jusqu'alors méconnus, les mêmes rectifications que celles que j'avais proposées, avec les conséquences qu'elles entraînent pour le sens général du texte. Je suis heureux de constater cet accord qui ne peut, à cet égard, que me confirmer dans ma façon de voir.

Son explication partielle de l'inscription ne diffère sensiblement de la mienne qu'en un point. Il suppose qu'ici, le verbe est à la première personne, et a pour sujet Julius Aurelius Bolqa, tandis que je supposais que ce verbe était, comme dans l'inscription de M. Müller, à la troisième personne du féminin et pouvait avoir pour sujet une femme. dont le nom figurait au début mutilé de la ligne 1 et qui était apparentée au dit Julius Aurelius Bolqa.

La chose n'est pas impossible, bien que l'emploi du style direct dans ce genre d'inscriptions ne soit guère en usage, et que le reste du texte semblerait plutôt indiquer l'emploi du style indirect. C'est cette dernière considération, entre autres, qui avait décidé mon choix entre les deux hypothèses, hypothèses dont a priori la valeur est égale devant la grammaire.

A vrai dire, je ne connais jusqu'ici qu'un exemple tant soit peu certain de l'emploi du style direct dans l'épigraphie funéraire palmyrénienne: c'est au n° 71 Vog.¹, que M. Mordtmann aurait dù citer (p. 185), de préférence au n° 95° Vog., très sujet à caution, et à l'inscription, non moins suspecte sur le point controversé, qu'a publiée, il y a quelque temps, M. Nældeke ³.

<sup>1.</sup> L'empior du style direct est ici confirmé par la contre-partie grecque, בּבְּיבֹּסִימְּבִּ בְּּבְּיבְּמָתְ מִינְיִּהְ מִיְּבְּיבְּתִּ מִּבְּיִבְּתִּ בְּבִּיבְּתִּם, « j'ai consacré ». J'ai proposé (voir, plus haut, p. 175<sub>)</sub> de corriger en מַנְבְּי, " j'at décore », le verbe qui fait le pendant du precédent et qu'on lisait jusqu'ici מַנֵּבְי, mot inexplicable.

<sup>2.</sup> Voir le volume II du present Récueil, p. 1. A la fin de la ligne 1, "מבה ת est une restitution tout a l'ait arbitraire, motivée pour les besoins de la cause, et nullement justifiée par l'estampage.

<sup>3.</sup> Zeitschr. f. Assyrid., IX, 231. - La solution de la difficulté qu'offre

Cet exemple, bien qu'unique jusqu'à nouvel ordre, est suffisant, cependant, pour autoriser à admettre également l'emploi du style direct dans l'inscription nº 67 Vog. Tout dépend de la façon dont on conçoit les lacunes initiales de cette inscription, et dont on en évalue la longueur. Si ces lacunes, estimées d'après le fruste indiqué sur la copie de M. Waddington, ne sont que de trois ou quatre lettres au plus, il est clair que le sujet de la phrase est Julius Aurelins Bolga; et, alors, le verbe doit être à la première personne. Resterait encore à savoir si le nom du personnage qui prend la parole était, ou non. précédé du pronom 538, « moi ». Si l'on s'en tient strictement à l'aspect de la copie, il n'y aurait pas même place pour ce pronom, le fruste ayant juste l'étendue nécessaire pour loger les trois premières lettres manquant au prénom ofic. « Julius ». Bien entendu, le même raisonnement serait applicable aux lacunes initiales des trois autres lignes, à chacune desquelles il n'y aurait à suppléer également que deux, trois ou quatre lettres.

Mais on peut se demander si les lacunes mitiales ne sont pas beaucoup plus considérables. Dans sa note descriptive, M. Waddington dit expressément que « le linteau tombé à terre » est fracturé du côté droit ». Faut-il entendre par là que le bloc, indépendamment de la petite région marquée en fruste sur sa partie conservée, a perdu une partie notable de son extrémité de droite? Il semble que ce soit l'opinion de M. de Vogné, qui avait peut-être reçu en outre, à ce sujet, des explications verbales de M. Waddington, car, à en juger par le nombre des points de sa transcription, il admet au début de la première ligne une perte totale de onze lettres, dont, seules, les deux dernières se restituent avec certitude : ਨਾਰਿਆ

Dans ce cas, il y anrait tonte la marge voulne pour la restitu-

רפאpression החברתה, à la ligne 6, est peut-être bien celle qu'a proposée M. Cook (Proced. of the Soc. of Bibl. Arch., 1899, XXI, 74, en corrigeant tout simplement ה(ב) אחבר. Ce serait le résultat d'une faute de gravure — ou de lecture — tout à fait analogue à celle par suite de laquelle ה'ן דו בדר ה et et transformé en ברתה (2), au n° 5 de M. D. H. Müller (cf. Chabot, Journ asiat., juillet-août 1898, p. 112).

tion d'un nom de femme, rattaché à celui de Bolqa par l'indication d'un lien de parenté; et, par suite, le verbe qui apparaît plus loin serait bien à la troisième personne du féminin.

On voit donc maintenant le fort et le faible de chacune des deux hypothèses. Tout bien pesé, elles se balancent à peu près.

M. Mordtmann a eu une idée ingénieuse, c'est d'interpréter les mots at aux lignes 2 et 4, où l'on cherchait jusqu'iei un nom de tribu — les « Benè-Helah » — par : « les fils de son oncle », c'est-à-dire « ses cousins ». En me reportant aux annotations inscrites sur mon exemplaire de la Syrie centrale, je constate que j'avais eu autrefois la même idée, en expliquant arabe l'arabe , « oncle maternel »; mais j'y avais renoncé, sur la foi d'une tessère (n° 432 Vog.) où le nom des aux semble bien être celui d'une famille ou d'un clan. Le rapprochement paraissait être d'autant plus plausible que cette tessère porte, en même temps, le nom ::, qui rappelle singulièrement celui de sur figurant dans l'inscription en litige.

Toutefois, bien qu'on ait fait bon marché de la variation orthographique, sin n'est pas ain, et le fait que M. Mordtmann l'a éprouvée de son côté m'engagerait aujourd'hui à attacher plus d'importance à ma première impression. Resterait à savoir si, à la ligne 4, il faut comprendre ain, « la famille », ou « la fille de son oncle »².

Je dois faire observer, seulement, que cette explication, si elle était valable, constituerait un argument dirimant contre l'emploi du style direct supposé par M. Mordtmann, puisqu'il faudrait logiquement, dans ce cas, הלה mon oncle » et non הלה « son oncle ». L'une des deux conjectures, simultanément admises par lui, est

<sup>1.</sup> Les Bené-Haia; la vocalisation est assurée par la binngue Enting, Epigr. Misc., nº 103, où אלה est transcrit Azz, au génitif.

<sup>2.</sup> PZ, forme contractee de PZZ, no se rencontre genéralement, en paimyrémen, que dans certains composes tout faits, tels que PZ « affiancine », ou des noms propres: PZZZ, Bat-Zabbai (Zenobie), PZZZZ, Bat-Quahbi, etc... Il semble cependant qu'on pouvait l'employer aussi quelquefois à l'état isolé you mon Recuril, vol. 1, p. 432; cf. Simonsen, ap. etc. p. 33).

donc nécessairement fausse — sans compter qu'elles peuvent l'ètre toutes les deux.

Quant à moi, j'hésite encore à me prononcer d'une façon définitive sur ce texte hérissé de difficultés. Je me bornerai à consigner ici quelques observations complémentaires que m'a suggérées le nouvel examen auquel je l'ai soumis.

En raisonnant dans l'hypothèse que l'auteur de la concession est Julius Aurelius Bolqa, on pourrait admettre que les deux moitiés de l'inscription relatent deux concessions partielles, faites successivement par lui à quelques années d'intervalle. Le cas serait tout à fait analogue à celui du double texte 'où nous voyons un certain Lichmach' concéder, en 495, à un premier bénéficiaire une partie de son sépulere: puis, cinq ans plus tard, une autre partie à un second bénéficiaire. Cela entraînerait à croire qu'ici aussi, à la ligne 2 et à la ligne 4, les mots, si obscurs, précédant \$77, définissent, soit certaines modalités dans la concession, soit certaines parties, ou certaines fractions du sépulere. Dans le second passage, faudrait-il lire \$7(7)\$ « le quart » 3? Dans le premier,

<sup>1.</sup> Zeitschr. fur Ass., IX, p. 261; et D. II. Muller, op. cit., p. 14.

<sup>2.</sup> Ou meux Lichauch, si l'on tient compte de la transcription Λίσνμσος, correction de Αξσαμσος, Waddington, op. vit., nº 2658, proposée par M. Wellhausen, Reste des Arab, Heidenth., Anmerk. 4.

<sup>3.</sup> Par moment, on serait tenté de lire רבע עה. Je n'ose m'arrêter à l'ulee que מבת serait un mot ayant eu le sens de « part, lot » (cf. בבנה, בבה); et

je n'ose proposer אָקברא קברא (שִׁלֹשָׁה דֹּלֹב), «la moitié du tombeau»; la correction serait vraiment par trop violente. Mais c'est peut-être bien dans cet ordre d'idées qu'il faudrait chercher. Nous avons des exemples topiques de certains sépulcres divisés ainsi en fractions définies. Une inscription nabatéenne nous montre un sépulcre partagé entre deux personnes dans la proportion de 1/3 contre 2/3. Dans trois inscriptions grecques de l'ancien royaume nabatéen, le sépulcre est partagé: dans l'une², en 1/4, et en 1/3; dans l'autre², en  $\frac{3}{12} + \frac{3}{12} + \frac{6}{12} = \frac{12}{12}$ ; dans la dernière¹, en  $\frac{3}{12} + \frac{3}{12}$ .

De toute façou, j'ai peine à croire que ces mots énigmatiques seraient, comme on le suppose, des déterminatifs géographiques ou autres, de tel ou tel groupe de la tribu des Benê-Helah. Il est à remarquer, en effet, qu'en palmyrénien, lorsqu'on nomme la tribu à laquelle appartient un individu, cette appartenance est exprimée par la formule: x aqui (fait partie) des Benê-xn. La particule 7 ne manque jamais dans ce cas. Or, ici, non seulement elle fait défaut, mais il n'est même pas certain que nous ayons la préposition 72 devant 322, le caractère considéré-comme un noun final n'étant rien moins que sûr.

A la ligne 4, peut-ètre faut-il couper ברגבי, « Barnebo », au lieu de בר גביקיא. « fils de Neboqoa ».

#### VI

Recueil de travaux... egypt. et assyr , XXI, p. 29.

Un buste funéraire de Palmyre, buste de femme, évidemment, envoyé dans ces derniers temps au Musée de Constanti-

que ce serait le même mot qui se retrouverait à la fin de la ligne 6 de la grande inscription examinée plus haut (p. 47) : החד, « sa part » (consiste dans la chequique de gauche).

<sup>1.</sup> C. I. S. Aram., nº 213.

<sup>2.</sup> Waddington, op. cit., nº 2009. L'inscription, peut-être chrétienne, est mutilée.

<sup>3.</sup> Id., nº 2245.

<sup>4.</sup> Id., nº 2146. La fraction  $\frac{3}{12}$  est écrite FIB.

nople, porte une inscription que le P. Scheil, de passage dans cette ville, a relevée et transcrit ainsi:

תביא בית הרשא אתת ביתן ("סתטון: lisez : בי בי גויבי בהיו הבל

Le P. Scheil se borne à donner un schéma de traduction, et réserve la lecture des noms propres, n'ayant pas, dit-il, moyen de contrôler s'ils existent déjà dans l'onomastique palmyrénienne:

« A, fille de B, femme de C, fils de D, le.... hélas! »

Il est facile d'établir la forme exacte de ces divers noms propres qui, tous, sont connus par ailleurs. Je propose de rendre ainsi le texte :

« Tamma, fille de Harcha, femme de Mattan aï], fils de Nourbel (fils de?) Mahoui. Hélas! »

Je soupçonne que ce buste doit provenir du grand sépulcre de famille dont j'ai publié autrefois la dédicace générale. Cette dédicace, datée de l'an 94 ou 95 J.-C., est faite par un nommé Mattanaï fils de Nourbel, fils de Malkou, fils de Taîmça, fils de Mattanaï, fils de Bônnè, fils de Mattanaï surnommé Mahouî. L'identité des noms, dont le dernier est marqué d'un cachet de singularité tout à fait significatif, ainsi que leur alternance dans cette longue généalogie, semble bien indiquer que le mari de notre Tamma, s'il n'est pas le même que le Mattanaï, fondateur du sépulcre, est tout au moins l'un de ses descendants en ligne directe. Il est vrai que la copie du P. Scheil porte מתן Mattan, nom assurément très vraisemblable en soi, et non pas ביהבי Mattana; mais je ne donte guère qu'elle doive être rectifiée et complétée sur ce point. En dehors même de l'analogie générale que j'invoque, il y a un indice matériel en faveur de cette conjecture : le noun du nom lu בתן n'a pas la forme finale qu'il devrait avoir,

<sup>1.</sup> Pour la justification de la correction que je propose, voir ce que je dis plus loin

<sup>2.</sup> Etud & d'archéologie orientale, vol. II, p. 55.

si telle était sa véritable valeur; il a la forme médiale, forme impliquant qu'il devait être suivi d'une autre lettre; cette autre lettre, c'est le yod vonlu. De petites dimensions, et gravé à l'extrémité de la ligne, dans une partie du champ probablement surplombée par le relief de la sculpture, il aura échappé aux prises du papier à estampage et à l'action de la brosse.

Quant à Mahouî, dans lequel le P. Scheil semble avoir vu un simple qualificatif, nom de métier ou antre, comme le marque sa traduction schématique, « le..... », c'est sûrement un nom propre ou un surnom spécifique. L'étymologie en demeure toujours douteuse. Peut-être a-t-il quelque accointance avec le nom ou surnom 752. Mahaun? qui apparaît dans une autre inscription palmyrénienne.

### VII

Un marchand d'antiquités d'origine syrienne, établi à New-York, M. Azeez Khayat, vient de m'envoyer la copie et l'estampage, assez médiocre, d'une petite épigraphe palmyrénienne, gravée sur un buste de marbre appartenant à ses collections. Il croyait l'inscription phénicienne et désirait la soumettre à mon examen. En voici la reproduction.

Elle se lit sans difficulté 2:

1. D. H. Mu ler, op. cit., nº 34. On pourrait se demander s'il ne faudrait pas lire '772. Mais le noun finat paraît être certain sur le fac-similé (planche II). Toutefois, il ne taut pas oublier que l'auteur a eu souvent l'idee de faire des retouches en noir sur ses estampages, retouches qui, parfois, s'inspirent de lectures arburaires et erronees.

2. Le dessin, exécuté d'après le revers de l'estampage, n'a pas été retourné à la gra-

vure par suite d'une errent et présente, par consequent, l'inscription à l'envers.

« Zebida, fils de Dinaï, fils de Malé, Hélas! »

Le seul intérêt que présente ce petit texte, d'ailleurs, très banal, c'est l'apparition d'un nom propre nouveau, celui de Dinaï. Il semble se rattacher à la racine 777 « juger », et a peut-être quelque parenté éloignée avec celui de Dinah, 5277, la fille de Jacob. Je crois que nous en avons la transcription grecque, sous la forme Auxioz, dans une inscription de la Batanée mentionnant des personnages d'origine certainement araméenne.

L'analogie partielle qu'il semble présenter avec le vieux nom araméo-perse דיבביקדים est vraisemblablement fortuite.

Un rapprochement de meilleur aloi est peut-ètre celui qu'on pourrait faire avec un nom figurant dans une inscription du Louvre publiée par M. Ledrain<sup>3</sup>. It s'agit d'une certaine Aqmè, qui est dite «fille de Dinis-Ça'di ». ברת דינים צעדו. Telle est, du moins, la façon dont M. Ledrain lit et traduit. Si cette lecture est certaine, assurément la terminaison ε semblerait indiquer que Dinis est un nom d'extraction helléuique, et les rapprochements faits par M. Ledrain avec Δείνις, Δείνις, seraient assez plausibles.

En l'absence de fac-similé, et n'ayant pas encore en le loisir de faire sur l'original la vérification nécessaire, ce n'est qu'avec beaucoup de réserve que je me demande si le père d'Aqmè ne s'appelait pas, en réalité, '2'7, Dinaï, comme notre personnage; le second nom Ca'di ou Ca'edi pourrait être celui du grand-père, plutôt qu'un deuxième nom du père. Le samech, dans l'alphabet palmyrénien, prète à de faciles confusions avec le beth, et cette lettre, gravée à la fin de la ligne, était peut-ètre encore suivie d'un rech, plus on moins visible ou bien conservé. Dans ce cas, la leçon prima pourrait être rétablie en 772, « Dinaï, fils de... ». Mais, je n'insiste pas; seule, l'antopsie de l'original permettrait de trancher la question.

Waldington, ap. cit., no 2105: Γαιρηλος Αύσου και Διναΐος διός τὸ μνημ ερίον.
 Voir, plus haut, p. 64.

<sup>3.</sup> Recue d'assyr. et d'arch. orient , II, p. 21, nº 3.

### § 34.

### Tanit et Perséphone-Artémis.

J'ai essayé de montrer autrefois les affinités qui pouvaient avoir existé entre la grande et mystérieuse déesse carthaginoise Tanit, et le couple hellénique Déméter-Perséphone. Ces vues, qui s'écartaient sensiblement de celles admises jusqu'alors, ont paru mériter quelque attentionet, bien qu'elles aient été au début assez vivement combattues , on a, depuis, admis la possibilité que cette Tanit, ondoyante et diverse, ait répondu, à un certain moment et dans certaines conditions, soit à Perséphone , soit à la mère de celle-ci, Déméter .

Ces rapprochements mythologiques ont toujours, il faut l'avouer, quelque chose d'aventureux. Celui que j'avais risqué soulevait plusieurs difficultés que j'ai moi-même signalées et examinées. Dans le nombre, il en est une assez considérable, c'est l'indication fournie par l'inscription bilingue du C. I. S., Ph. n° 116°, à savoir que Tanit semble avoir eu dans le panthéon grec, comme équivalent officiel et avoué, Artémis. L'est la un ait précis, qui paraît, de prime d'abord, exclusif de l'identification de Tanit avec toute autre déesse hellénique ou même romaine, car, soit dit en passant, l'objection serait tout aussi valable contre l'identification, généralement admise, de Tanit et de Junon ou Caelestis c. J'avais cependant fait remarquer que l'objection

<sup>1.</sup> Etudes d'archéologie orientale, vol. I, p. 119. Cf. Recueil d'arch. or., vol. III, p. 7.

<sup>2.</sup> Gsell, Mélanges de l'Ecole franc. de Rome, vol. XVI, p. 447.

<sup>3.</sup> Berger, Rev. d'assyr et d'arch. or., V, p. 25, qui admet avec moi la possibilité que le sanctuaire de Tanit et d'Astarte ait été celui de Cérès et Proserpine.

<sup>4.</sup> Gauckler, dans un rapport sur le résultat de ses fouilles à Carthage, rapport lu à l'Academie des inscriptions, séance du 10 mars 1899: « une statue de la Démèter grecque qui a remplacé la phémicienne Tanit ».

<sup>5</sup> Le nom propre 'Apreniawoo; = กรกรรร, 'Abdtanit (« Serviteur de Tanit) ».

<sup>6.</sup> Je ferai remarquer incidemment que l'assinilation reçue de Tanit et de Junon va directement à l'encontre d'une assertion de saint Jérôme qui dit formellement (Locutionum liber VII, 1): « Juno autem sine dubitatione abillis Astarte vocatur. »

n'était peut-être pas aussi dirimante qu'elle pouvait le paraître.

J'ai recueilli, depuis, un témoignage important tendant à justifier cette opinion optimiste qu'on aurait pu croire uniquement inspirée par les besoins de la cause. Hérodote nous dit que, selon les Égyptiens, Apollon qu'ils appellent Ôros (Horus) jet Artémis qu'ils appellent Boubastis (Bast ou Bastit) sont les enfants de Osiris-Dionysos et d'Isis-Déméter. C'est de ce récit, ajoute-t-il, que, seul parmi les anciens poètes, Eschyle a pris l'idée de faire d'Artémis la fille de Déméter.

Il existait donc une ancienne tradition gréco-orientale, plus ou moins fondée — la question n'est pas là — mais tradition réelle, qui considérait Déméter comme la mère, non pas de Perséphone, mais d'Artémis, laquelle était, du reste, au même titre que celle-ci, une Korè, la Vierge par excellence<sup>3</sup>. Voilà, il faut l'avouer, qui pourrait expliquer comment il se fait que notre Tanit ait pu correspondre, d'une part à Artémis, d'autre part, à Perséphone, suivant la différence des temps et des milieux.

S'il en est ainsi, on serait conduit à se demander, comme jo l'avais déjà fait, mais avec plus d'assurance encore, si l'Astarté' mentionnée avec Tanit dans la grande inscription nouvellement découverte à Carthage's ne serait pas l'équivalent de Déméter, mère de Perséphone-Artémis, avec une interférence commune en la personne de l'Isis égyptienne. Je n'ose pousser plus loin l'hypothèse et chercher dans le qualificatif, évidemment topique, du Lebanon, déterminant soit Tanit, soit les deux déesses associées

<sup>1.</sup> Hérodote, II, 156; cf. Pausanias, VIII, 37:6.

<sup>2.</sup> Latone, dit-il, n'aurait été, d'après les Egyptiens, que celle qui les a sauvés et nourris.

<sup>3.</sup> On peut aussi tenir compte, dans une certaine mesure, du contact mythologique assez intime et depuis longtemps reconnu, qui semble s'être établi entre les divinités lunaires Artemis et Perséphone, par l'intermédiaire d'Hecate.

<sup>4.</sup> C'est le heu d'invoquer le passage de la theogonie de Sanchoniathon (ed. Orelli, p. 30), où Astarté apparaît comme mère des sept *Titanides* ou *Artémi les*. J'ai essayé de montrer autrefois, dans mon mémoire sur l'*Imagerie phénicienne* (p. 95), qu'ici, les Τιτανίδες pouvaient être une paronomasie de *Tanit*. Pour ce qui est de la pluralité des Tanits, j'ai comparé le groupe des sept Hathors égyptiennes.

<sup>5.</sup> Voir plus haut, p. 7.

par l'inscription phénicienne, le nom jusqu'ici inconnu, que les Carthaginois auraient donné en leur langue, soit à la Sicile, soit même à Syracuse.

Nous aurions, dans ce cas, affaire au sanctuaire qu'on avait élevé à Carthage, en l'honneur des deux grandes déesses siciliennes, pour expier le sacrilège commis envers elles par Imilcar<sup>1</sup>. Mais ce serait trop beau comme coïncidence historique; et, à supposer que le topique *Lebanon* ne soit pas le Liban même de Syrie<sup>2</sup>, qui sait si on ne doit pas tout simplement en chercher l'explication par la voie étymologique (« blanc »), dans le nom de Aeducç qui, selon Diodore (XX, 8), était donné à la ville de Tours<sup>2</sup>, ancêtre de la Tunis moderne?

§ 35.

### Quatre nouvaux sceaux à légendes sémitiques.

Les trois premiers de ces petits monuments sont entrés récemment dans les collections du Musée de Berlin, et M. Lidzbarski les a fait connaître succinctement, sans fac-similés, dans l'appendice de son Handbuch der nordsemitischen Epigraphik (p. 486). Je crois qu'il ne sera pas inutile d'en donner ici des reproductions figurées, d'après les excellents moulages que je dois à l'obligeance du D' Krebs, conservateur du Musée de Berlin. J'y ajouterai quelques observations qui m'ont été suggérées par l'examen que j'en ai fait.

I

Musée de Berlin, AV 2830.

Scarabéoïde de pierre dure, d'un gris noir, rappelant, selon

<sup>1.</sup> Dio lore de Sicile, XIV, 63, 70, 77. Cf. mes Études d'archéologie orientale, vol. I, p. 450.

<sup>2.</sup> Il y avait une Aphrodite spéciale du Liban, Li Aigazīria (Lucien, Advers. indoct. m) qui devait être une veritable עשתרת בלבנן.

<sup>3.</sup> Je rappelle ici, pour mémoire, à ce propos, le rapprochement qui a été fait autrefois par Gesenius entre le nom même de Tanit qui pouvait fort bien se prononcer, en réalité, Tunit, et celui de Tóvas (génitif Tóvasos).

M. Stud Moller, la matière de la stèle de Mesa. En haut, le disque ailé aux ailes rabattues, en bas le *oudja* ou œil sacré égyptien. Entre les deux symboles, quatre caractère phéniciens ou hébreux anciens.



ານວ່າ « appartenant à Qanayou ».

Le nom est notoirement israélite; c'est l'exact pendant de celui du père de Samuel, אלקבה, Elqanah. Il est formé de la racine verbale אל ממנים « acquérir. posséder », et du nom divin ביי , Jehovah, à cet état abrégé et contracté qu'on constate sur légendes sigillaires congénères et sensiblement contemporaiues de celle-ci. Cette contraction, très usitée dans la Bible lorsque le nom divin occupe la première place dans le composé onomastique, ne l'était pas moins dans l'usage réel, comme nous le montrent plusieurs anciens sceaux israélites, lorsque le nom divin occupait la seconde place.

Les symboles qui accompagnent l'inscription manifestent une fois de plus l'influence profonde exercée sur les Israélites par les idées religieuses des Égyptiens. Inutile d'insister sur l'importance de ce fait et sur les inductions de toute nature qu'on peut en tirer pour l'exégèse biblique.

11

Musée de Berlin, VA 2839.

Tronc de cône, très bas, percé transversalement. Sorte de quartz, mélangé de blanc et de gris, avec une pointe de rougeatre.

Sous la base, en haut du champ circulaire un quadrupède cornu, très sommairement gravé, de profil à droite. M. Lidzbarski y voit une antilope conchée, retournant la tête. C'est pent-être tout simplement une chèvre, et l'animal me paraît plutôt courir ou

bondir, comme l'indiquent ses pattes de devant repliées sons lui et ses pattes de derrière projetées en arrière.



Au-dessous, deux lignes de caractères hébreux anciens, séparées par un double trait :

Les noms, tout à fait bibliques, se passent de commentaires et dénotent suflisamment la nationalité israélite du possesseur du sceau. On remarquera le double trait séparant la légende en deux lignes, ainsi que la façon dont le mot ב est conpé à la ligne. J'ai plusieurs fois appelé l'attention sur ces deux particularités qui, réunies comme elles le sont ici, semblent être, jusqu'à un certain degré, caractéristiques de la sphragistique israélite.

M. Lidzbarski qualifie l'écriture de ce monument d' « anguleuse archaïque » Je serais porté vers un diagnostic paléographique différent, et classerais plutôt le sceau à l'époque perse, en considération de la forme des waw, et surtout de celle des min, polygonaux et euverts par en haut. Le diagnostic archéologique, tiré de la forme même de la pierre, me paraît d'accord avec ce diagnostic paléographique. A noter la structure du second he, avec sa première barre dépassant légèrement la haste de support, structure caractéristique de l'écriture proprement israélite.

Ш

Musée de Berlin VA 2791.

Scarabéoïde. Pierre de même nature que celle de VA 2830. Sons

le plat, trois lignes de caractères phéniciens archaïques, séparées par deux doubles traits.



יאצי הברכה חתביז

Comme le dit M. Lidzbarski, la lecture matérielle est certaine, ou à peu près certaine. Tout au plus pourrait-on hésiter sur l'identité de la dernière lettre, au-dessous de laquelle est gravé un petit trait, et y voir, au lieu d'un zain, soit un vaw, soit un samech. Mais ces dernières valeurs ne nous mènent à aucune lecture satisfaisante, et l'on peut voir dans ce trait l'équivalent d'un élément additionnel qui entre dans la structure de certaines variétés du zain.

Par contre, l'interprétation est très obscure. M. Lidzbarski signale plusieurs lectures possibles, sans s'arrèter à aucune :

4יז ההתם הברך הברך, ce qui signifierait: « A Açi, le..., ce sceau ». ברך serait alors un nom de métier, à rattacher peut-être au mot ברבת e piscine ».

2° לאציה ברך החתם ל, à comprendre, soit : « A Acyah (fils de Barouk ce cachet »; soit :

3° « A Açyah, soit béni ce cachet. »

On pourrait encore ajouter à ces tâtonnements, mais sans grande utilité, je crois, en rapprochant du n° 118 du C. I. S., où ce mot semble avoir le sens particulier de cancellarius; ou bien הברך d'un autre cachet du British Museum, de lecture jusqu'ici énigmatique'. Encore moins vraisemblable, la coupe תכיי, Tammouz, à laquelle on pourrait songer en désespoir de cause.

En tout cas אציה ou אציה semble bien être le nom du possesseur du sceau, quoique ce nom soit jusqu'ici sans analogues dans l'o-

<sup>1.</sup> De Vogué, Mélanges d'arch. or., p. 116, nº 18. Cf. Levy, Siegel und Gemmen, p. 42, nº 10.

nomastique sémitique, la racine verbale 738, « être étroit, presser », ne paraissant pas avoir fait souche sur ce terrain particulier. C'est ce qu'indique suffisamment le lamed possessif. Il n'est guère possible, d'autre part, de couper 32, en v voyant le mot « fils de », les caractères suivants = pouvant être difficilement le commencement d'un second nom propre; à moins d'admettre qu'au commencement de la ligne 3, où l'on remarque que petite fracture, il v avait une première lettre aujourd'hui détruite, un noun, par exemple. Mais nous n'avons pas la preuve que le mot היו « prêtre » ait jamais été employé comme nom propre. Impossible, en outre, si on prend ce mot, d'ailleurs tout à fait hypothétique, comme nom commun, de voir dans les quatre dernières caractères le nom du dieu dont notre personnage aurait été prêtre. Force est donc d'en revenir à l'une des hypothèses mises en lignes par M. Lidzbarski, et, faute de mieux, de lire אַראַביה בּרָד « A Açvah Barouk». Nous aurions, alors, affaire à deux noms propres juxtaposés, dans les mêmes conditions que celles que nous avons déjà constatées sur un sceau israélite étudié par moi dans le volume II de ce Recueil'. Malgré les répugnances que m'inspirait autrefois cette explication, le plus naturel serait peut-être d'admettre, avec M. Lidzbarski, que le second nom représente le patronymique avec le mot בי ou ב, « fils », sous-entendu. Resterait à expliquer logiquement les mots i anna et à déterminer le rôle grammatical qu'ils jouent réellement dans la formule. D'après M. Lidzbarski ils signifieraient simplement « ce cachet ». Il faut avouer que, s'ils ont bien cette signification, ils ne s'agencent pas d'une façon très satisfaisante avec le contexte. « Appartenant à Açvah Barouk, ce cachet » est une tournure assez gauche. Aussi je me demande, s'il ne vaudrait pas mieux, dans ce cas, considérer ann comme le participe du verbe, précédés de l'article et se rapportant au nom du possesseur; et 7 comme le régime de ce participe. Le tont voudrait dire alors : « qui a scellé cela », littéralement : « le scellant cela ». Dans la Bible 275 est fréquemment employé comme verbe actif.

<sup>1.</sup> Recueil d'archéologie orientale, vol. III, p. 28 : Yahmolyahou Ma'aseyahou.

Cette demière conjecture tendrait à remettre en question le sens généralement attribué au même mot and, qui se lit sur quelques sceaux araméens appartenant, selon toute apparence, à l'époque perse. Sur ces sceaux, le mot en litige précède immédiatement le nom du possesseur, et on l'a jusqu'ici toujours traduit par « sceau d'un tel », en lui prêtant la même valeur qu'au sigillum des légendes de nos sceaux du moyen-âge :

התם פרשנדת בר ארתדת מרכז מרכז מרכז מולי « Sceau de Parchandat fils d'Artadat ». התם בתרש בר שולי « Sceau de Mithras (?) fils de Sili (?) ». ברכבעל « Sceau de Nergas, fils de Seres ». התם בין ברכבעל « Sceau de Manon Berekbaal ».

Mais qui sait si, dans ces formules sigillaires, and n'est pas employé comme verbe, à la 3° personne du masculin singulier, avec le nom du possesseur pour sujet, et s'il ne convient pas de traduire en conséquence : « a scellé un tel »? Nous savons que ce verbe peut s'employer ainsi, d'une façon absolue, sans régime (cf. Jérémie, xxxii, 10, 44).

### IV

Le quatrième de ces petits monuments figurait sous le nº 122 du catalogue d'une collection d'antiquités diverses trouvées en



Syrie, collectiou qui a été vendue aux enchères, à Paris, par les soins de M. Serrure, le 30 novembre 1897. Il a été acquis par M. Blauchet qui a bien voulu m'autoriser à le publier.

C'est un scarabéoïde en onyx, sous le plat duquel est gravé un lion rugissant, marchant à droite, la queue en trompette, de fac-

<sup>1.</sup> C. I. S. Aram., nº 100.

<sup>2.</sup> Id. Aram., nº 101.

<sup>3.</sup> Id. Aram., nº 105. Je ne mentionne que pour mémoire la forme aniquion a cru lire sur un fragment de papyrus araméo-perse en fort mauvais état (C. I. S. Aram., nº 151).

<sup>4.</sup> De Vogué, op. cit., p. 118, nº 21; cf. Levy, op. cit., p. 28, nº 14.

ture assyrienne. Autour de l'animal, il y a cinq caractères phéniciens, irrégulièrement disposés dans les vides disponibles du champ.

La première lettre est incontestablement un lamed, la préposition précédant, comme d'ordinaire, le nom du possesseur. Ce nom demeure incertain par suite des doutes qui planent sur l'identité de plusieurs autres caractères;

En présence de ces doutes paléographiques, je n'ose pas proposer de lecture ferme, bien que plusieurs se présentent à l'esprit; par exemple בדרם, qui pourrait être formé de גדרם, Túxx et de בי « élevé ».

\$ 36

# La famille royale de Palmyre, d'après une nouvelle inscription.

De tous les textes nouveaux copiés à Palmyre par M. Bertone et publiés par M. l'abbé Chabot <sup>1</sup>, le plus important est, assurément, celui qui est classé sous le n° 28°. C'est une grande inscription grecque, malheureusement très mutilée, qui semble, comme je vais essayer de le montrer, susceptible de jeter une certaine lumière sur l'histoire, encore si obscure, de la fin de la dynastie royale de Palmyre. Il est probable que cette inscription était bilingue, et il est permis de conserver l'espoir qu'on en retrouvera peut-être, quelque jour, la contre-partie palmyrénienne, qui nous permettra de suppléer aux lacunes regrettables du texte grec. En tout cas, il scrait bien désirable d'avoir de celuici soit une meilleure copie, soit, ce qui serait encore préférable, un bon estampage. Avis au premier voyageur de bonne volonté qui aura l'occasion de faire l'excursion, aujourd'hui facile, de Palmyre.

<sup>1.</sup> Voir, plus haut. § 33, p. 163 et suiv.

<sup>2.</sup> Journal asiatique, l. r., p. 96.

Au début, la restitution [BAC IA] EL BA CIAE N est bien tentante, appuyée surtout par le rapprochement topique avec le 827, « roi des rois », du n° 28 Vog. L'objection de la construction au datif pourrait être levée, grâce au précédent fourni par une autre inscription de Palmyre, le n° 2593 Wadd. (dédicace de statue) '. Nous avons, au surplus, des exemples assez fréquents de l'emploi du datif quand des souverains sont en jeu, et tel semble bien être ici le cas. D'ailleurs, il ne s'agit pas nécessairement, en l'espèce, d'une statue; nous avons peut-être affaire à une consécration d'une autre nature, comportant alors normalement la construction au datif. La forme très allongée du bloc n'est guère celle d'une base de statue; c'est plutôt celle d'un linteau d'édifice.

Au commencement de la ligne 3, je serais tenté de lire [Servi
[1:5] Ober é[êne]. Le nom complet de l'auteur de la dédicace
aurait été, par suite, Julius Aurelius Septimius Ouorodes. Dans
ce cas, le personnage aurait pu appartenir à la puissante famille
des Ouorod, peut-être d'origine parthe, dont deux membres
nous sont connus par d'antres inscriptions grecques et bilingues
de Palmyre (nos 20, 24-27 Vog., no 2583, 2608 Wadd.): l'un,
Aurelius Ouorod, chevalier et sénateur; l'antre, Septimius Ouorod, procurateur impérial. Argapète, entrepreneur de caravanes,
stratège de la colonie et président des symposies du collège des
prêtres de Bel, par conséquent un des gros bonnets de Palmyre.

Au milieu de la ligne 2, la restitution Hpwe (2) s'impose. On pourrait, tout d'abord, se demander si ce Septimius Herodiauus, portant le gentilicium ordinaire des membres de la famille royale de Palmyre, ne serait pas, par hasard, le fils ainé du roi Septimius Odeinat II, celui dont Trebellius Pollion nous parle, à plusieurs reprises, sous le nom, peut-être légèrement estropié, de Herodes.

Cet Herodes semble avoir été associé au pouvoir par son père: « assumpto nomine regali cum uxore Zenobia et filio majore, cui erat nomen Herodes<sup>2</sup>. »

<sup>1.</sup> Τὸν ἀνδρ[ιάντα ἀ[νέστησαν [Θαιμαρ]σα, « ont élevé cette statue u Thaimarsas ».

<sup>2.</sup> Trebellius Pollio, Trig. Tyr., § 14. Ib.: « Qui et ipse, post reditum de

Cette association, d'ailleurs, ne dut pas être de longue durée, le père et le fils ayant succombé sous les coups du même assassin, en 266-267<sup>1</sup>. En tout cas, nous savons que ce fut un fils puiné, et, d'un second lit, Julius Aurelius Septimius Oualiballat Athénodore, qui succéda à Odeinat sous la tutelle de sa mère, la reine Zénobie.

Mais ce rapprochement de notre Herodianos avec Herodes ne me semble pas bien satisfaisant, et j'inclinerais plutôt vers le suivant.

Outre Ouahballat, Zénobie avait deux autres fils plus jeunes, que Trebeltius Pollion appelle Herennianus et Timolaus 2: « minoribus Herenniano et Timolao » (§ 14). Selon lui 3, à la mort d'Odeinat, Zénobie aurait régné au nom de ces deux derniers enfants en bas-âge. Il est singulier qu'il ne fasse aucune mention du fils aîné Ouahballat qui a, cependant, sans aucun doute, succédé à son père, sous la tutelle de sa puissante mère. Le fait est attesté par les données positives de l'épigraphie et de la numismatique, et l'erreur, ou l'omission, commise par Trebellius Pollion est expressément relevée par Vopiscus (Aurel. § 38): « Haec

Persule, cum patre imperator est appellatus. » Cet Herodes n'était pas le fils de Zénobie, mais d'une première femme d'Odemat. Zenobie voyait d'un mauvais œit ce heau-fils dont les droits primaient ceux de ses propres enfants, et on soupgonna même la marâtre d'avoir trempe dans l'assassinat qui l'en debarrassa (id., § 15: « Herodes, non Zenobia matre, sed priore uxore genitus... »; § 16: « Zenobia... quæ ferre non poterat ut privignus ejns Herodes priore loco quam filii ejus, Herennianus et Timolaus, principes dicerentur. »

- 1. Treb. Poll., ib., 14: «Interemptus est cum filio suo Herode».
- 2. On a suppose que le nom de Timolaus répondait à une forme palmyréntenne, היבולא). Mais c'est la, jusqu'à plus ample informé, une hypothèse toute gratuite. Ce Timolaus, qui était le cadet, semble avoir joué un tôle assez efface. Trebelhus Poilion (§ 27) se borne a dire de lui qu'il cultivait la langue latine avec ardeur et succes.
- 3. Id. § .6: "Odenatos moriens duos parvo'os reliquit Herennianum et fratrem ejus Timolaum, quorum nomine Zerobia, usurpato sibi imperio, diuturs quam feminam decuit rempublicam obtinuit, parvulos romani imperatoris habitu proferens purpuratos, eo-demque adhibens concionibus quas illa viriliter frequentavit..." Puis il ajoute que, seion les uns, Aurélien les fit mettre à mort, selon les autres, qu'ils moururent de mort nature.le. Et, ailleurs, § 19: « Zenobia..., diademate etiam accepto, nomine filiorum Herenniani et Timolai, diuturs quam femineus sexus patiebatur, imperavit."

quoque ad rem pertinere arbitror, Vabalati ' filii nomine. Zenobiam, non Timolai et Herenniani, imperium tenuisse, quod tenuit. » Est-ce à dire, toutefois, qu'il n'v a pas une part de vérité dans le renseignement que nous a conservé Trebellius Pollion? Ouahballat est mort entre le 29 août 270 et le 29 août 271, et Zénobie a régné encore jusqu'en 272 :; elle a dù le faire, comme on l'a admis avec raison, au nom de ses deux enfants survivants. cadets de Ouahballat, et, plus particulièrement, selon moi, au nom du plus âgé de ces deux enfants, c'est-à-dire de Herennianus, que Trebellius Pollion nomme toujours avant Timolaus. Il n'est pas indifférent, à cet égard, de relever l'expression employée par Aurélien lui-même dans une lettre qu'il adresse au Sénat et dont Trebellius Pollion (§ 19) cite le texte : « quum sibi, vel liberis suis Orientis servaret (Zenobia) imperium.» Le pluriel liberi s'expliquerait bien par les règnes successifs des deux premiersnés de Zénobie: Ouahballat et Herenniauus.

Cela posé, je me demande si le Septimius Herodianus de notre inscription ne serait pas le personnage même dont Trebellius Pollion — ou l'un de ses copistes — a écrit le nom Heremianus. On a supposé autrefois, il est vrai, que Herennianus serait une transcription du nom de pura Hairan, assez fréquent dans l'onomastique palmyrénienne; mais cela semble peu probable, attendu que les inscriptions bilingues nous montrent que le nom de Hairan est fidèlement transcrit en grec Aixin; et non pas rendu par Eparitanis, qui en serait un simple équivalent paronomastique. Herennianus est un nom essentiellement romain, qui n'a rien à voir avec le nom palmyrénieu Hairan, Hairanes. C'est même parce que c'était un nom romain très populaire qu'on peut s'expliquer comment on aurait pu être amené à le substituer, dans le texte de Trebellius Polliou, au nom helléno-romaiu de Herodianus. On remarquera que la graphie latine Herodianus prêtait

<sup>1.</sup> Le nom est diversement estropié dans les manuscrits : Babatati, Balbati, etc.

<sup>2.</sup> Voir Waddington, op. cit., p. 606.

<sup>3.</sup> De Vogué, op. eit , p. 33.

à une transformation facile en *Herenianus* = *Herennianus* <sup>1</sup>. Pour s'expliquer comment la faute a pu se produire, qu'on se représente ces diverses formes écrites en lettres latines onciales.

Quelle que que soit l'individualité réelle du personnage dont le nom apparaît au datif dans notre inscription: Σεπτιμίω Ἡρωδιανῶ, il est évident, vu l'identité des cas, que ce nom est en corrélation plus ou moins étroite avec le titre également au datif, par lequel débute l'inscription: Βατιλεῖ βατιλέων, « au roi des rois ». Par conséquent, notre Septimius Herodianus participe, dans une mesure qu'il reste à déterminer, au bénéfice de la dédicace. Entre ce titre et le nom de Septimius Herodianus intervient un passage d'une étendue considérable; on peut l'évaluer à une soixantaine de lettres, dont malheureusement, la majeure partie est, soit détruite on défigurée par des cassures, soit copiée d'une façon incertaine. La question est de savoir comment combler cette lacune ou, tout au moins, de deviner le sens général des mots qu'elle contenait. Deux hypothèses sont possibles.

Dans la première hypothèse, la dédicace serait faite à deux personnages placés sur la même ligne: le premier, qualifié de « roi des rois », avec son nom, détruit, qui suivait ce titre; le second, Septimius Herodianus, associé au premier dans des conditions qui seraient expliquées par la série des mots précédant son nom. Dans ce cas, les deux membres de phrase seraient rattachés par la conjonction zzi, « et », qu'on pourrait reconnaître dans le groupe copié KAI par M. Bertone, vers la fin de la ligne 1. Ce groupe est suivi d'un A, qui suggérerait la restitution zèrèçe = zzi à dere zo zòre, « et à son père...... Septimius Herodianus ». Le nom de ce dernier est immédiatement précédé d'un mot copié ANAHCAMENO, qui, vu son état grammatical, se rapporte incontestablement à Septimius Herodianus. La leçon de la copie semble devoir être rétablie en zòre zère, « ayant ceint ». Ce parti-

<sup>1.</sup> La paléographie rendrait compte d'une façon beaucoup moins satisfaisante du changement de Herodes en Herodianus. Cette considération est une de celles qui m'ont fait écarter l'hypothèse que nous pourrions avoir affaire, dans notre inscription, au Herodes, fils d'Odeinat, issu d'un premier lit.

cipe est lui-même précédé d'un groupe ... INCIKHN, qui a bien l'air de contenir une désinence d'accusatif féminin représentant tout ou partie du régime direct du participe: « ayant ceint la...» S'agirait-il, alors, d'une certaine dignité dont aurait été investi Septimius Herodianus, frère du roi en titre? On pourrait songer, par exemple, en se rappelant certains précédents fournis par l'épigraphie de Palmyre, à quelque chose comme [747 724] [47 (5727) 247, « la dignité consulaire ». Toutefois, je m'empresse de faire remarquer que cette restitution soulève des objections graves: elle répond mal aux lettres ou éléments des lettres de la copie; régulièrement il faudrait plutôt le pluriel: 725 72225 57272225; enfin, je doute qu'on ait employé 22226, dans le sens de revêtir une dignité ou les insignes de cette dignité; ce verbe qui veut dire proprement « attacher en haut » signifie en réalité « ceindre une couronne ou d'une couronne ».

Quoi qu'il en soit, si l'on passait outre à ces difficultés, il faudrait nécessairement chercher dans les débris de lettres suivant βασιλέων, les nom et prénoms du roi même, noms précédés peut-être d'un autre titre complémentaire. Ce roi ne pourrait être, soit que Septimius Odeinat, époux de Zénobie, soit que leur fils, Julius Aurelius Septimius Ouahballat Athénodore, selon que notre Septimius Herodianus correspondrait au Herodes on

1. L'équivalent grec de l'expression מתקננא די מדותא כלה de l'inscription palmyrénienne du roi Odeinat, nº 28 Vog., que j'ai étudiée plus haut, § 28, p. 134.

Je profite de l'occasion pour ajouter à ce que j'ai dit du titre romain que pouvait porter Odeinat ce passage de Trebellius Pollion (op. cit., 21): « Ode natus) non solum Orientem, quem jam in pristinum reformaverat statum, sed omnes omnino totius orbi partes reformasset. » C'est, en quelque sorte, le dèveloppement de l'idée contenue dans le mot מברבבו.

Quant à Zénobie, voici une nouvelle preuve qu'au moins officiellement, au regard des Romains, elle n'a porté que le titre de reine et non, comme on l'a dit celui d'Augusta, qu'elle aurait hérité de son mari Odeinat, qualifié lui-même d'Augustus. Vopiscus (Aurelian. § 27 nous a conservé le texte d'une lettre adressée par Zenobie à l'empereur Aurélien, en réponse a celle que lui avait adressée celui-ci. Cette lettre, dictée par Zenobie elle-même, avait été traduite du syrien en grec par Nicomaque; or, voici quel en est le protocole mitial : « Zenobia, regina Orientis, Aureliano Augusto» Dans la sienne (ib. § 26), Aurélien s'intitule lui-même « imperator Romani orbis et receptor Orientis ».

ou au Herennianus des historiens, le premier associé au pouvoir par son père Odeinat; le second, par son frère Ouahballat sous la haute main de leur mère Zénobie. Or, il est matériellement impossible de retrouver, dans les lettres mutilées de la copie, les éléments nécessaires pour la reconstitution des noms, soit d'Odeinat. soit de son fils et successeur Onahballat.

Il y a là un ensemble de difficultés tele que je pencherais plutôt vers la seconde hypothèse, celle que je vais maintenant examiner.

Elle consiste essentiellement en ceci: la dédicace serait faite à Septimius Herodianus seul, et ce personnage ne serait autre que le Herennianus de Trebellins Pollion, investi de la royauté, toujours sous la tutelle de la reine-mère Zénobie, après la mort de son frère ainé Ouahballat. C'est à lui que se rapporterait le titre de « roi des rois » au datif, par lequel débute l'inscription. titre qu'il aurait pris ou reçu à l'instar de son père Odeinat. Toute la partie du texte comprise entre le titre royal et le nom propre unique (D) se composerait de deux membres de phrase symétriques, B et C, terminés, l'un et l'autre, par un participe au datif se rapportant à Herodianus et rattachés entre eux par la conjonction x2.

La structure du tout pourrait être représentée à peu près ainsi :

- Α Βασιλεῖ βασιλέων,
- Β ..... (?) κατα. . . . .
- $C = \{x \not a i \dots, ? \ v \in (x \eta) \ \dot{\alpha} v(\alpha) \partial \eta \sigma \alpha v \dot{\alpha} v \dot{\alpha},$
- D Σεπτιμίφ Πρωδιανώ, etc...

Ainsi que le montre ce schéma, chacun des deux participes au datif serait immédiatement précédé de son régime direct à l'accusatif : le second, ...,  $v_{2,22,37}(?)$  àvadquapéro, le premier : ....  $\tau_{12}$  2.272 .... participe d'un verbe composé avec la préposition 2.272?). La terminaison  $\tau_{12}$  serait l'accusatif d'un des innombrables substantifs grecs  $x + \tau_{12}$ , tels que diséangle, disphoriz, etc... On pour-

rait essayer de ponsser plus loin l'hypothèse dans ce sens et de restituer tel ou tel mot d'après les quelques caractères qui apparaissent çà et là dans ce passage si mutilé. Mais la base d'opération est trop précaire pour que je m'engage dans cette voie de pures conjectures, et je crois prudent de m'en tenir, jusqu'à nouvel ordre, à cette indication générale sur ce qui me semble être en gros la contexture de la phrase.

§37.

## Hébron et Diocletianoupolis.

Comme on le sait, l'identité et la position de la ville de la Palestine I<sup>re</sup> appelée Diocletianoupolis sont demeurées jusqu'à ce jour une énigme. L'existence de cette ville est, pourtant, attestée de la façon la plus formelle par saint Épiphane, par les listes de Hiéroclès et de Georges de Cypre, par les souscriptions des actes des conciles. C'était même une ville importante, puisqu'elle était le siège d'un évêché dont un des titulaires, au moins, nous est sùrement connu.

J'ai émis autrefois 2 la conjecture que cette introuvable Diocletianoupolis pourrait bien n'être autre que la ville de Hébron, qui aurait pu recevoir le nom de Dioclétien à l'occasion du double passage de cet empereur par la Palestine méridionale vers 295, lors de son expédition contre Alexandrie. J'avais fait remarquer, à l'appui de cette conjecture, qu'il était assez surprenant que Hébron ne figurât dans aucune des listes des évêchés palestiniens de l'époque byzantine, bien que cette ville, assurément importante et sanctifiée par le souvenir si populaire d'Abraham, méritât, autant et plus que bien d'autres, d'être érigée en évêché. J'ai même fait connaître 2 des inscriptions byzantines provenant d'Hébron même et y attestant matériellement l'existence du culte du patriarche à cette époque.

<sup>1.</sup> Elissæos en 359 (Epiphane, Contra Hæres, 73 : 26 (p. 318).

<sup>2.</sup> Etudes d'archéologie orientale, vol. 1, p. 184

<sup>3.</sup> Id., p. 143.

Depuis, j'ai relevé un indice qui pourrait bien être un commencement de preuve en faveur de cette hypothèse.

Cedrenus, dans sa chronique dit que Sara, la femme d'Abraham, est ensevelie à Hébron, laquelle est appelée maintenant Éleuthéropolis: ἤ τις νῦν Ἐλευθερόπολις καλεῖται.

C'est là, assurément, une erreur manifeste de la part du compilateur byzantin, Éleuthéropolis étant incontestablement Beît Djibrîn et non pas Hébron; et le Père Petau a eu tort autrefois de la prendre pour argent comptant.

Cette erreur, toutefois me paraît être instructive pour la question qui nous occupe. Elle semble impliquer deux choses: 1° que Hébron portait bien un double nom; 2° que le second nom se terminait en... polis. Cela posé, il est permis de se demander si la source à laquelle puisait Cedrenus n'avait pas la leçon Διαλλητιανούπολις, et si le compilateur n'a pas confondu cette Diocletianopolis avec le nom beaucoup plus connu, d'Eleutheropolis. Le lapsus serait du même ordre que la confusion que semblent avoir commise parfois les auteurs de l'Onomasticon eux-mêmes, ou leurs copistes, égarés par l'identité des terminaisons, entre Nicopolis, Diospolis et Éleuthéropolis.

§ 38.

## Le mois de Qinian-Juillet du calendrier palmyrénien.

J'ai démontre, il y a quelques années<sup>2</sup>, l'existence, daus le calendrier palmyrénien, d'un mois, jusqu'alors inconnu, appelé 727, Qmian. J'avais trouvé son nom, pour la première fois, daus une inscription inédite, où il prètait à quelque doute de lecture, à cause de la très grande ressemblance du qoph et du mem dans l'écriture palmyrénienne; on pouvait hésiter alors entre 727 et 722. Mais, un peu plus tard, j'ai réussi à le retrouver dans deux

<sup>1.</sup> Voir la référence dans Reland, Palæstina, p. 762

<sup>2.</sup> Voir mes Etudes d'archéologie orientale, vol. II, pp. 60 et 93, et mon Recueil, vol. II, pp. 6, 226 et 401.

autres inscriptions, celles-là déjà connues, où il était resté inaperçu, et l'une de ces inscriptions s'offrait à nous dans des conditions paléographiques telles que, cette fois, la lecture propétait définitivement assurée.

Restait la question de savoir quelle était la place et la fonction de ce mois nouveau dans le calendrier palmyrénien. Deux hypothèses se présentaient. Ou bien ce mois était l'équivalent du mois de Panèmos correspondant au mois de Juillet dans le calendrier syro-macédonien julianisé, en usage à Palmyre — c'est-à-dire le seul mois qui, jusqu'ici, manquât à l'appel, sous sa forme sémitique. Ou bien, il était l'équivalent soit du mois embolime intercalaire, soit du groupe supplémentaire des jours épagomènes, l'un des deux systèmes ayant dû être employé dans le calendrier syrien, avant la réforme julienne, selon que ce calendrier antérieur était réglé sur l'aunée lunaire ou sur l'année solaire de 360 jours.

J'avais successivement envisagé ces deux hypothèses, en discutant le pour et le contre, et j'inclinais, au début, vers la seconde, préoccupé surtout du sens que paraissait avoir ce nom de mois lu מבין « comput », sans analogue dans les calendriers juif, nabatéen et syrien proprement dit, calendriers étroitement congénères du calendrier palmyrénien comme le montre l'identité presque complète des noms des autres mois dans tous ces divers calendriers1. Mais, depuis, ayant établi que la véritable lecture du nom était בין et non כינין, je reconnus que l'argument tiré du sens apparent du mot perdait sensiblement de sa valeur, et que l'assimilation pure et simple du mois de Qinian avec le mois de Panèmos-Juillet, gagnait sensiblement en vraisemblance. Assurément, il pouvait paraître quelque peu surprenant, au premier abord, que les Palmyréniens, s'écartant de l'usage général, eussent donné au mois de Juillet-Panèmos le nom tout particulier de Qinian, alors que les Juifs et les Syriens s'accordaient à l'ap-

<sup>1.</sup> Etudes, II, p. 95; cf. Recueil, II, p. 226.

peler Tammouz<sup>1</sup>. Mais j'avais moi-même fait remarquer<sup>2</sup> que cette divergence ne serait pas plus surprenante, somme toute, que celle que nous constatons pour le mois de Dios-Novembre appelé Marhesoudn chez les Juifs, Tichri II chez les Syriens, et Kanoun chez les Palmyréniens, ou pour le mois de Daisios-Juin, appelé Siouân chez les Juifs, les Palmyréniens et les Nabatéens<sup>3</sup> et Haziran<sup>4</sup> chez les Syriens.

Cette intèressante question qui, jusqu'à présent, restait ouverte, paraît devoir être enfin tranchée dans le sens de la seconde hypothèse, par un important témoignage découvert tout récemment, par M. l'abbé Chabot, dans une ancienne chronique syriaque que, pour des raisons particulières, je m'abstiendrai aujourd'hui de désigner plus exactement. Voici ce passage qu'il a bien voulu me signaier après en avoir reconnu toute la portée pour le problème qui nous occupe. Il est relatif à la vie de Jules César et, en particulier, à la célèbre réforme du calendrier à laquelle le dictateur a attaché son nom:

« Le quatrième mois, Qeltilios, et, selon d'autres, Qentilios, qui est Qainan, fut appelé Julius. »

Il s'agit évidemment ici du fait, bien connu et rapporté par nombre d'historiens, que le nom du réformateur du calendrier romain fut attribué, en commémoration de la date de sa naissance, à l'ancien mois de Quintiles (cf. Kou rédice prév. Denys d'Hal. VIII, 55), qui était, en réalité, à l'origine, comme l'indique l'étymologie, le cinquième mois de l'année romaine et qui devint donc le mensis Julius, Julius = Juillet, comme le mois suivant, le mensis sextilis devint, en l'honneur d'Auguste, le mensis Augustus = Août.

L'auteur syriaque ajoute à ce propos un renseignement précieux pour nous, à savoir que le mois de Quintilis-Juillet correspond à un certain mois appelé, selon toute vraisemblance, dans

<sup>1.</sup> Cf. Ozuká du calendrier syro-grec d'Héliopolis-Baalbec (Études, II, p. 70).

<sup>2.</sup> *Ib.*, p. 63.

<sup>3.</sup> Recueil, II, p. 226.

<sup>4.</sup> Cf. Esie ou Osie, dans l'ancien calendrier d'Héliopolis.

un dialecte araméen, Qainan. Il est difficile de ne pas reconnaître, dans ce dernier nom, une forme très légèrement altérée de notre mois de Qinian palmyrénien; cette altération de caractères s'explique à merveille par la très grande ressemblance, dans l'alphabet syriaque, du noun et du yod, ressemblance qui a pu amener facilement la transposition de ces deux caractères écrits côte à côte. Le palmyrénien nous montre quelle est la véritable forme du nom.

Cette indication si précise vient converger remarquablement avec le fait que, sur douze mois du calendrier palmyrénien que nous ont révélés les inscriptions, onze sont ideutifiés avec certitude, grâce aux textes bilingues, avec onze mois du calendrier syromacédonien; et que, d'une part, nous tronvons dans cette série un nom de mois, non encore identifié, Qinian, d'autre part, une lacune correspondant, justement, au mois de Juillet-Panèmos. L'identité de Qinian et de Panèmos-Juillet semble donc désormais s'imposer à nous.

Reste à trouver la véritable origine étymologique de ce nom de mois, jusqu'ici isolé dans la famille sémitique. Est-ce bien même le mot \(\gamma\); acquisition », auquel, en apparence du moins, il correspond lettre à lettre? Faut-il tenir compte de ce fait que. dans les autres dialectes syriens, ce même mois était appelé le mois de Tammouz on Tamouz, c'est-à-dire, selon toute apparence, le mois d'Adonis, probablement parce qu'on célébrait à cette époque les fètes du grand dieu de Syrie? Dans ce cas \(\gamma\); aurait-il quelque rapport avec les \(\gamma\); \(\gamma\) bibliques, c'est-à-dire les thrènes ou lamentations qui caractérisaient les mystères de la Passion d'Adonis? Je ne saurais me prononcer.

Le passage de notre auteur syriaque contient peut-être aussi, au point de vue chronologique, un autre indice très important sur l'ordonnance réelle des mois dans le calendrier palmyrénien, ou plutôt dans le vieux calendrier araméen dont celui-ci dérive. On admet généralement que l'année palmyrénienne, réglée entière-

t. On trouve une fois dans la Bible (Ezech, 11, 10) cette forme masculine de pluriel.

ment sur le calendrier syro-macédonien julianisé, commençait, comme ce calendrier, le 1er Octobre, c'est-à-dire, le 1er Hyperberetaios, ou 1er Tichri. Dans ce cas le mois de Qinian, correspondant à Panèmos-Juillet, aurait été le Xe mois de l'année palmyrénienne. Tontefois, j'avais fait remarquer, à l'encontre de cette opinion dominante, que certaines considérations tendaient à faire croire qu'au moins à une certaine époque, l'année palmyrénienne, réglée sur l'équinoxe vernal, pouvait avoir commencé, comme l'année juive et l'année nabatéo-arabe primitive, non pas le 4<sup>tr</sup> Octobre, mais le 22 Mars, par le mois de Nisan (= 22 Mars-21 Avril). Dans ce cas, le mois de Qinian-Panèmos-Juillet ne serait plus le X°, mais le IV° de l'année palmyrénienne. Or, l'auteur syriaque, comme nous l'avons vn, nous dit que le quatrième mois, appelé Quintilis (chez les Romains) et (chez les Araméens) Qainan (= Qinian), recut le nom de Julius (= Juillet). Il est difficile d'admettre que par quatrième il faille entendre la place du mois dans le calendrier romain, puisque l'appellation même de Quintilis montre suffisamment que ce mois était le cinquième et non le quatrième. Il résulte de là que le mot de quatrième ne saurait guère s'appliquer, dans l'esprit de l'auteur, qu'à la place occupée par le mois en question, dans le calendrier araméen visé par lui. Cela semblerait donc venir donner tout à fait raison à ma théorie d'après laquelle le mois de Qinian serait précisément le quatrième et non pas le dixième de l'année palmyrénienne normale, commençant le 22 Mars et non le 1 er Octobre. 1

§ 39.

## Une « éponge américaine » du VI siècle avant notre ère.

M. Pottier a fait connaître, dans le dernier numéro de la Revue archéologique<sup>2</sup>, un singulier vase peint, en terre cuite, provenant

<sup>1.</sup> Etudes, II, pp. 70-72; cf. p. 74, et Recueil, II, p. 226, le tableau de l'année palmyrenienne que j'ai dressé sur cette base.

<sup>2.</sup> Janvier-février 1899, p. 7-8, fig. 6.

de Béotie et récemment entré dans les collections du Louvre. C'est, d'après la description qu'il en donne, un vase de 0<sup>m</sup>,22 de hauteur, décoré de figures à la manière noire, dans le style du vi<sup>e</sup> siècle. Les peintures, bien que d'une exécution un peu rapide et négligée, constituent une décoration assez riche: Hercule combattant le lion de Némée; six personnages drapés; deux sphinx deux Sirènes, deux lions rugissants; des rosaces semées dans le champ, etc.

Mais ce ne sont pas les sujets qui le décorent, c'est le vase



lui-même, sa structure et son mode d'emploi, dont j'ai à m'occuper.

Il est de forme ovoïde, muni d'une anse qui fait l'arc de cercle par-dessus (comme une anse de seau). Complètement fermé à sa partie supérieure, il présente sous sa base un grand nombre de petits trous, disposés comme ceux d'une pomme d'arrosoir et destinés évidemment à donner passage à un liquide.

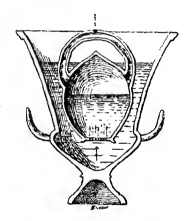
L'anse ronde, dit M. Pottier, forme un tuyau creux qui est percé d'un trou à la partie culminante. Dans ce trou, ajoute-t-il, on versait le liquide qui, par les deux branches de l'anse, se répandait dans la cavité du vase (avec laquelle elles communiqueut) et se déversait ensuite en pluie par les petits trous du fond.

M. Pottier se demande, en terminant cette explication, si c'était un vase à douche, ou un vase destiné, comme aujourd'hui, à abattre la poussière sur le plancher, ou sur les dalles de la palestre.

Quel que fût l'usage réel de ce curieux ustensile, jusqu'ici unique en son genre, il n'est pas douteux qu'il devait servir à laisser tomber en pluie le liquide qu'il pouvait contenir. C'est ce que M. Pottier a parfaitement reconnu. Toutefois, j'estime qu'il ne s'est pas rendu compte de la façon dont on procédait tant pour remplir le vase que pour le manœuvrer. Il me paraît extrèmement difficile d'admettre qu'on ait introduit, comme il le dit, le liquide par le petit trou pratiqué à la partie supérieure de l'anse circulaire. L'opération, longue et malaisée, eût, d'abord, nécessité l'emploi d'un entonnoir, et d'un entonnoir à tube très effilé. Ensuite, même avec le secours de cet ustensile accessoire, on ne serait jamais arrivé à remplir le vase, le liquide qu'on aurait pu y faire pénétrer ainsi par cet étroit orifice devant nécessairement tomber aussitôt au fond du vase et s'écouler au fur et à mesure par les trons inférieurs. C'eût été, en petit, le problème du tonucau des Danaïdes. Impossible, ensin, de transporter d'un endroit à l'antre, selon les besoins, le vase qu'on aurait, malgré ces difficultés, réussi à remplir. Dans ces conditions, l'appareil n'eût donc été tout au plus qu'une simple passoire, d'un système très compliqué et bien peu pratique.

Voici, je crois, comment l'on devait procéder en réalité. L'opération que j'imagine est exactement l'inverse de celle décrite par M. Pottier. On saisissait, d'abord, le vase par l'anse, et on le plongeait préalablement dans un large récipient de profondeur convenable, cratère, voire même simple seau, rempli du liquide dont on voulait faire usage. En vertu de la loi physique, bien conque, de l'équilibre des liquides, celui dont on se servait pénétrait par les petits trous pratiqués dans le fond du vase et montait à l'intérieur, en refoulant progressivement, grâce à la pres-

tait à l'intérieur, en refoulant progressivement, grâce à la pression exercée par lui de bas en haut, l'air qui s'échappait par le trou unique pratiqué au sommet de l'anse. Cela fait, le vase une fois plein, l'on apposait un doigt, soit le pouce, soit le médius, selon la position de la main, sur le trou d'air de l'anse, et l'on retirait le vase du récipient. Moyennant cette obturation momentanée, et tant qu'elle durait, la pression atmosphérique s'exerçant de bas en haut suffisait pour empêcher tout écoulement du liquide par les trous du fond; et l'on pouvait alors, sans que



rien s'en échappât, transporter le vase tout chargé sur tel point où l'on voulait s'en servir. Là, il suffisait de lever le doigt obturant la prise d'air de l'anse, pour faire intervenir la pression atmosphérique s'exerçant en sens inverse, et déterminer, par suite, l'écoulement immédiat du liquide qui tombait en pluie par les trous du fond. On était maître d'interrompre à volonté cet écoulement, puis de lui redonner cours et ainsi de suite, par le simple jeu du doigt alternativement abaissé ou levé sur le trou d'air. On pouvait, par conséquent, obtenir ainsi une véritable pluie intermittente.

Telle est, si je ne me trompe, l'interprétation rationnelle de cet ingénieux petit dispositif, qui rappelle d'une façon frappante celui de l'ustensile balnéatoire moderne qu'on désigne couramment sous le nom d'éponge américaine et qu'on pourrait plus

justement appeler désormais: l'éponge héotienne. La seule différence entre ces deux appareils basés sur les mêmes principes et appartenant l'un et l'autre à la famille des pipettes, c'est la forme et la matière du récipient, qui, de nos jours, est généralement un simple cylindre de fer blanc, muni d'une anse creuse de même métal, soit conrbe, soit rectangulaire, disposée latéralement. Le cylindre est clos sur ses deux faces; la face supérieure est pleine, la face inférieure perforée de nombreux petits trous servant, d'abord, à l'introduction, puis au déversement de l'eau. Le petit trou d'évent, qui commande le jeu général de l'appareil,



est pratiqué dans la branche supérieure de l'anse creuse communiquant avec l'intérieur du récipient.

Nous avons trop peu d'occasions de faire intervenir dans la science archéologique les méthodes expérimentales pour que nous négligions celle-ci qui s'offre si naturellement à nous. Il serait donc intéressant de procéder, avec le vase de Béotie, à la manœuvre opératoire telle que je viens de la reconstituer. L'expérience confirmerait, je n'en doute pas, l'explication théorique que j'ai assayé d'en donner et qui nons montre que les Grecs étaient déjà, vers le vir siècle de notre ère, familiers avec l'observation des phénomènes hydrostatiques obéissant à la double loi de la pression atmosphérique et de l'équilibre des liquides. Héron d'Alexandrie a en des précurseurs lointains dans la personne des industrieux potiers béotiens qui, en fabriquant

ces petits appareils, faisaient de la physique un peu comme M. Jourdain faisait de la prose<sup>1</sup>.

Cette vérification matérielle permettrait du même coup — ce qui n'est pas indifférent pour la détermination de l'usage de cet appareil, — d'évaluer sa jauge ainsi que le temps qu'il met à se vider. Il est à prévoir, en outre, — et ce ne serait pas là le résultat le moins piquant de cette petite expérience archéologique, — que l'air, en rentrant par le trou d'évent supérieur, et surtout en s'en échappant, sous la pression de l'eau pénétrant à l'intérieur, produira un sifflement plus ou moins accentué, selon le diamètre et la forme des bords de l'orifice; nous serions ainsi en mesure de ressusciter en quelque sorte un son précis, celui-là même qui, il y a près de deux mille cinq cents ans, frappait des oreilles grecques <sup>2</sup>.

Quant à ce qui est de la destination réelle de ce vase, le rapprochement assez topique que je viens de faire avec l'« éponge américaine» tendrait à faire pencher la balance en faveur de l'hypothèse balnéatoire. Ce serait un véritable vase à douche plutôt qu'un vase à arroser le sol. La faible capacité du récipient, qui, à vue d'œil, doit être celle d'une bonne carafe, est également en faveur de cette hypothèse, l'appareil pour demeurer d'un maniement facile et pour qu'on pût l'élever, sans effort,

<sup>1.</sup> L'industrie béotienne semble, du reste, s'être fait une spécialité de ces vases à dispositifs plus ou moins compliqués, utilisant l'action combinée de l'air comprimé et de l'équilibre des liquides. Voir, par exemple, celui du Satyre buveur, si bien étudie par M. Pottier (Bulletin de Correspondance hellénique, XIX, p. 225), et un cauthare de l'Antiquarium de Berlin. Ce sont là, à vrai dire, des jouets de physique amusante plutôt que des appareils répondant, comme celui-ci, à un besoin réel. M. Pottier veut bien m'informer que le Louvre vient d'acquérir tout recemment un vase à surprise tout à fait analogue à celui de Berlin.

<sup>2.</sup> Malheurensement, l'experience est irréalisable, à ce que m'apprend M. Pottier. Le vase, en ellet, l'endillé et recollé, est, paraît-il, très malade et ne résisterant probablement pas à l'immersion dans t'ean. Je me demande cependant, si l'on ne pourrait pas la tenter en employant un liquide autre, l'huile ou l'alcool absolu, par exemple. En tont cas, il serait facile d'executer en verre soufflé un fac-similé exact du vase qui en reproduirait tont le dispositif mécanique et permettrait de procéder à l'expérience en se plaçant dans des conditions sensiblement identiques.

d'une main, au-dessus de la tête, ne devant pas dépasser, avec sa charge d'eau, un poids raisonnable.

### § 40.

## Orphée-Nébo à Mabboug et Apollon.

Le document syriaque apologétique connu sous le nom fallacieux de Discours du philosophe Méliton, discours qui, censément, aurait été adressé au Cés ar Antonin, contient, entre autres, un passage bien singulier qui a attiré à diverses reprises l'attention des critiques, mais qui, jusqu'à ce jour, est demeuré lettre close:

« Au sujet de Nébo. adoré à Mabboug, à quoi bon vous écrire ce que tous les prêtres de Mabboug savent, que c'est l'image d'Orphée, le mage de Thrace. »

Au premier aspect, l'assimilation à Orphée du dieu Nébo, l'un des plus importants du panthéon assyro-babylonien, paraît absolument arbitraire et d'autant moins compréhensible en l'espèce que, comme on l'a remarqué à ce propos², Nébo, de l'aveu même de la tradition syriaque, correspond à la planète de Mercure ou Hermès. Quelle idée, alors, d'aller choisir Orphée comme équivalent de Nébo?

La chose peut, je crois, s'expliquer cependant assez aisément. Nous nous trouvons en face d'un de ces phénomènes de mythologie *iconologique* dont j'ai eu mainte fois l'occasion de signaler l'existence et dont, malgré cela, l'on ne se préoccupe pas assez, bien qu'ils soient un des facteurs les plus importants du processus mythologique en général.

L'expression même dont se sert l'auteur syriaque : דצלמא הר מים, « qui est l'*image* d'Orphée », nous montre bien le terrain

<sup>1.</sup> Cureton, Spicilegium syriacum, p. 25, lignes 12-5; traduction, p. 41, notes, p. 91. J'emprunte la traduction française de M. R. Duval (La littérature syriaque, p. 168).

<sup>2.</sup> R. Duval, l. c.

<sup>3.</sup> Voir à ce sujet mon mémoire sur l'Imagerie phénicienne (1880), et, en particulier, l'introduction (pp. 1x-xxxxx): La mythologie iconologique.

sur lequel nous devons nous placer pour résoudre le problème, c'est le terrain des représentations figurées.

Que s'est-il passé? Supposons, dans le sanctuaire de Mabboug, autrement dit Hiérapolis, l'existence d'une représentation quelconque, statue, bas-relief, peinture, etc., consistant essentiellement en un personnage, d'allure plus ou moins divine, qui jouait de la lyre, ou d'un instrument à cordes de la même famille, harpe ou cithare. L'imagination populaire, frappée par ce détail caractéristique, pouvait fort bien voir là un Orphée, tandis que l'artiste avait entendu pourtraire un Apollon. Entre ces deux citharèdes, la confusion iconologique était facile. Les Grecs eux-mêmes n'avaient-ils pas étroitement rapproché le dieu et le héros, puisqu'ils font quelquefois d'Orphée le propre fils d'Apollon? Le type de l'Apollon Musagète, avec sa couronne de lauriers et sa longue tunique talaire, offre d'ailleurs de frappantes affinités avec celui d'Orphée. A ce compte, l'égalité Nébo = Orphée reviendrait donc à Nébo = Apollon: or, sous cette dernière forme, l'assimilation, comme je vais le montrer, est parfaitement acceptable.

L'identification, rappelée plus haut, de Nébo avec la planète de Mercure, soit Hermès, ne saurait être opposée comme objection. Nous savons, en effet, pertinemment que les anciens ont longtemps hésité entre Hermès et Apollon pour l'attribution de cette planète '. Aux témoignages bien connus de divers auteurs grecs viennent s'ajouter ceux, très importants, de l'archéologie figurée et de l'épigraphie. En effet, sur le curieux bas-relief astrologique découvert à Nimroud-Dâgh, près de Samosate, et représentant le thème de conception, ou de géniture, soit du roi de Commagène, Antiochus I<sup>e</sup>r Épiphane, soit de l'empereur Auguste, la planète dite de Mercure est expressément nommée comme étant la planète d'Apollon (Στίλξων 'Απόλλωνος). De ce chef, donc, nulle difficulté. Nébo, à qui appartient la planète dite ordi-

<sup>1.</sup> Voir, pour les documents et références, Bouché-Leclercq, L'astrologie grecque, pp. 68, note 2, 100, 439. C'est l'école stoïcienne qui, semble-t-il, a fait prévaloir l'attribution sidérale à Hermès.

<sup>2.</sup> Humann et Puchstein, Reisen in Klein-Asien, p. 333. Cf. Bouché-Leclercq, op. c., pp. 373, 439.

nairement de Mercure, se trouve bien être ici, à ce titre, l'équivalent sidéral d'Apollon.

Mais, il y a mieux. Nous avons des faits qui tendent à établir directement l'assimilation officielle et courante de Nébo à Apollon. On a trouvé, à Islâhiyé (Nicopolis du golfe d'Issus), une inscription grecque 1 mentionnant un personnage qui porte le double nom de Βαρνεβούν τὸν καὶ 'Απολλινάριον; d'où il découle que. correspondant à Apollinarios, l'élément divin Nébo doit correspondre à Apollon, dans ces deux composés onomastiques parallèles. D'autre part, M. J. P. Six<sup>2</sup> a montré, que Seleucus, le fondateur de la dynastie, le maître de Bahylone, se prétendant issu d'Apollon, faisait, en réalité, remonter son origine à Nébo, le grand dieu de Borsippa. Aussi, Apollon figure-t-il très souvent sur le monnayage des Séleucides, non pas seulement l'Apollon Pythien, nu, armé de l'arc et assis sur l'omphalos de Delphes, mais aussi l'Apollon citharède, l'Apollon Daphnéen ou Musagète, tenant la lyre, et proche parent d'Orphée, c'est-à-dire le type même qui a déterminé à Hiérapolis la formation de la légende en question3.

L'explication que je propose du passage du pseudo-Méliton vient apporter à l'appui de ces faits, et, en particulier, à l'identification de Nébo à Apollon, un argument indirect qui n'est pas sans valeur. Elle se ramène, somme toute, à ceci : Nébo étant assimilé normalement à Apollon, la légende populaire que nous rapporte le pseudo-Méliton a confondu, à Hiérapolis, Apollon avec Orphée, à cause de la lyre; d'où l'identification, de prime abord si surprenante, du Nébo de Mabboug avec Orphée.

On remarquera que, dans cette bizarre et ultime métamor-

<sup>1.</sup> Humann et Puchstein, op. c., p. 398.

<sup>2.</sup> J. P. Six, Monnaies grecques inédites et incertaines, 1897, p. 28.

<sup>3.</sup> Voir Babelon, Les rois de Syrie, pp xxxiv, xcvii, cf. p. vii; cf. pl. XII, 12. Le type d'Apollon Musagète vêtu, sur une monnaie d'Antiochus IV Épiphane, et aussi sur un bronze du satrape révolté Molon. Cf. nos 157, 186, 187, Apollon nu, sur l'omphalos, avec la lyre. Comparer l'Apollon Musagète classique des pièces d'Antioche sous Philippe père et fils, Trébonien Galle et Julien l'Apostat.

phose du mythe, c'est le détail caractéristique de la lars qui semble avoir été, somme toute, la cause déterminante de l'évolution de la légende. Ce fait est tont à fuit conforme au principe dominant de l'iconologie, dont les déviations s'expliquent généralement par la présecupation qu'épronve l'imagination populaire à expliquer bon gré mal gré, tel ou tel détail de la représentation figurée, détail plus ou moins accessoire en soi, mais dont elle est avant tout frappée. Ici, ce détail est peut-être même susceptible de jeter quelque lumière sur la manière dont a pu s'opérer, plus anciennement encore, sur le terrain grec. la bifurcation singulière entre Apollon et Hermès, en ce qui concerne l'attribution de la planète Mercure, revendiquée par l'an et par l'autre. Il ne faut pas oublier, en effet, qu'Hermès a, lui aussi. d'étroites accointances avec la lyre. Il me suffira de rappeler qu'il passe même pour être l'inventeur de cet instrument de musique. Tout le monde connaît l'histoire de la carapace de la tortue qui lui donna l'idée et lui fournit les éléments essentiels de l'instrument qui aux mains d'Apollon devait faire merveille,

Ces considérations nous conduisent peu à peu à assigner comme point de départ initial au mythe en question l'existence d'une image hypothétique, d'origine orient de, romésentant un dieu indéterminé qui jouait de la lyre, ou d'un instrument à cordes analogue. Les Grees, mis pour la première feis en présence de cette image, ponvaient y reconnaître soit Apollon, soit Hermès, et, de fait, leur interprétation iconologique, au paint de vue astrologique ou astronomique, a oscillé, comme nons l'avons vu, entre ces deux divinités qui se prêtaient l'une et l'autre assez bien à l'attribution. Beaucoup plus tard, et lans le milieu spécial de Mabboug, la même image, ou, ce qui revient au même, une image dérivée, a été prise pour celle d'Orphée, et cela pour la même raison : Apollon, Hermès et Orphée étant tous trois des virtuoses de la lyre. Mais cette image orientale dont j'induis l'existence par voie de conjecture n'a-t-elle gets existé réellement? L'art assyro-chaldéen nous mentre assez seavent un personnage aux longs cheveux et à la barbe bouclée jouant d'un

instrument à cordes. Ce personnage, d'aspect héroïque ou divin, ressemble quelque peu au héros Gilgamech, qu'on appelait autre-trefois Izdoubar. Ne serait-ce pas, par hasard, une des formes de Nébo?

#### 6 41.

# La Lettre de Jésus au roi Abgar, la Koutbi juive adorée à Édesse et la mezoûzah.

Immédiatement avant le passage du pseudo-Méliton dont je viens d'essayer de donner une explication rationnelle, il y en a un autre qui constitue, lui aussi, une énigme, énigme encore plus déroutante, si possible, que la précédente :

« Les Mésopotamiens adoraient la Juive Koutbi, qui avait sauvé de ses ennemis Bakrou, le abaya d'Édesse. »

Qu'est-ce que peut bien être cette « Juive Koutbi », objet de ce culte singulier? A quel titre se trouve-t-elle mêlée à l'histoire de la ville d'Édesse?

Aucune explication tant soit peu satisfaisante n'a été, que je sache, proposée jusqu'ici de cette légende bizarre. Elle doit avoir, cependant, sa raison d'être. Deux choses sont évidentes : c'est qu'elle est très tardive dans sa forme actuelle, et que, d'un autre côté, elle vise un fait marquant de l'ancienne histoire d'Édesse.

Elle est tardive, comme le montre l'emploi du mot abaya, κισικ, οù l'on s'accorde à reconnaître un terme forgé artificiellement, avec σκ « père », sur la forme grecque πατρίκιος, « patrice ». Ce titre, de basse époque, me paraît être donné rétrospectivement, dans notre passage, à un personnage qui, par son nom, semble être un des premiers rois de la dynastie d'Édesse, Bakrou I ou Bakrou II, ou quelque autre homonyme dont les chroniques ne nous ont pas conservé le souvenir. Il est assez remarquable que, dans ce cas, l'auteur syriaque n'ait pas tout bonnement qualifié de « roi » son personnage. Peut-être puisait-il son renseignement à quelque source plus ou moins primitive, où le Bakrou en

question ne portait pas le titre spécifique de « roi », mais bien le simple titre de « toparque », ou « dynaste », qui étaient justement ceux sous lesquels ces petits potentats d'Édesse étaient désignés autrefois ¹. Il aura pu, alors, choisir, dans la terminologie en usage de son temps, le titre de « patrice », qui lui aura semblé équivalent. Quoi qu'il en soit, en admettant même qu'il s'agisse réellement ici d'un des Bakrou, rois d'Édesse, nous n'en sommes guère plus avancés, il faut l'avouer, en ce qui concerne les origines de la mystérieuse Koutbi.

A la réflexion, j'ai été frappé d'une chose; c'est la forme du nom de cette manière de déesse: כותבי se rattache étroitement à la racine בחב, « écrire », ketoúba, « écriture, écrit », kotban « écrivain », etc. Partant de là, je me suis demandé si, par hasard, nous n'aurions pas ici un écho, plus ou moins direct, de cette fameuse légende locale qui, croit-on, a dû se former à Édesse vers le milieu du me siècle et qui joue un rôle si considérable dans l'histoire de l'introduction du christianisme en cette ville. Je veux parler de la prétendue Lettre, de Jésus-Christ adressée au roi Abgar. Ce récit fabuleux est trop connu, et a été trop souvent l'objet des essais de la critique pour que j'v insiste. Je n'en retiendrai que les traits essentiels. Jésus aurait envoyé au roi d'Édesse Abgar une lettre en réponse à la sienne. Cette Lettre divine, qui se terminait par ces mots : « ta ville sera bénie et aucun ennemi ne prévaudra contre elle », aurait été précieusement conservée à Édesse, pendant des siècles; placée comme un véritable palladium aux portes de la ville, elle aurait suffi pour reponsser victorieusement plusieurs attaques des Perses, une entre autres du temps même d'Abgar. C'était donc un écrit tout puissant, un écrit magique, un véritable talisman', digne de toutes les vénérations.

<sup>1.</sup> Voir les textes dans Babelon, Mélanges de numismatique, II, p. 217.

<sup>2.</sup> Et de fait, la Lettre de Jésus à Abgar a été employée comme tel, ainsi que le montre le fait curieux qu'on en a trouvé la traduction copte gravée, à titre de phylactère, dans un ancien tombeau de Nubie transformé en église (Recueil de travaux... égypt., XX, p. 174; XXI, p. 133).

L'existence et l'importance de cette légende édessénienne sont attestées, en dehors des documents syriaques, ou autres, paraissant tous dériver de la *Doctrine de Addai* (commencement du v° siècle) par des témoignages extrinsèques dont on ne saurait méconnaître la valeur : celui d'Eusèbe ¹, celui de la pèlerine franque connue sous le nom de sainte Sylvie (1v° siècle), celui de Procope, etc.

Cet écrit sacré, ce palladium de la ville d'Édesse ne nous fournirait-il pas la clef de cette entité énigmatique de la Koutbi juive « qui avait sauvé de ses ennemis Bakrou, roi ou patrice d'Édesse »?

Sans doute, Bakrou n'est pas Abgar, et, d'autre part, la qualification de juive donnée à la Koutbi ne répond pas à l'origine spécifiquement chrétienne de l'écrit de Jésus. Mais ces variantes des deux légendes, si graves qu'elles puissent paraître de prime abord, ne sont peut-être pas cependant irréductibles pour la critique historique. Ce qu'il faut en retenir, avant tout, c'est la donnée fondamentale, et commune aux deux — si l'on accepte mon interprétation étymologique du nom de Koutbi — d'un écrit doué d'une vertu surnaturelle et tutélaire s'exerçant en faveur d'un souverain d'Édesse. Cela admis, tous les autres détails divergents deviennent susceptibles d'une explication rationnelle.

Sans même prétendre que les deux noms de Bakrou et d'Abgar ont pu être confondus graphiquement — ce qui, toutefois, n'est pas impossible — il ne faut pas oublier que l'Abgar de la légende — Abgar V Oukhama, on le Noir, s'il faut l'en croire — est déjà, lui-même, le résultat d'une confusion flagrante, et voulue, avec Abgar VIII, Abgar le Grand (179-214 J.-C.), sous lequel semble avoir en réellement lieu, vers l'an 206, la première

<sup>1.</sup> Eusèbe ne parle pas, il est vrai, de la bénédiction finale de la Lettre, relative à la ville d'Edesse, mais ce passage caractéristique, omis par Eusebe on moonnu de lui, est expressément mentionné dans la relation de sainte Sylvie qui nous fournit, par conséquent, sur ce point, une attestation antérieure à la Doctrine de Addai elle-même. Voir, au surplus, en ce qui concerne cette finale essentielle, la curieuse observation de Procope: « La fin de la Lettre qui contenait la bénédiction est ignorée des auteurs qui ont écrit l'histoire de ces temps; mais les Edesseniens assuraient que cette bénédiction se trouvait bien dans la Lettre. »

introduction officielle du christianisme à Édesse. La personnalité du roi étant ainsi traitée sans façon par la légende, nous sommes autorisés, par là mème, à considérer son nom, dans une certaine mesure et à un certain point de vue, comme un élément indifférent et négligeable.

Tout bien pesé, je suis porté à croire qu'il y a entre ces deux légendes de la Koutbi et de la Lettre de Jésus, légendes si dissemblables en apparence, des contacts intimes, susceptibles de dégager quelque lumière éclairant leur véritable origine. Reste à savoir, sinon laquelle des deux est la déformation de l'autre, du moins dans quelle relation elles pourraient être entre elles par rapport à un fond commun, jusqu'ici inconnu. La question se ramènerait, par suite, à celle-ei: Étant donné que la légende de la Koutbi juive et celle de la Lettre de Jésus sont congénères, laquelle des deux a pu servir de modèle à l'autre, ou bien, si elles ont un même point de départ, quel est ce point de départ?

Assurément, en tenant compte de ce phénomène, fréquent en matière de légendes, que le fond de la version la plus récente n'est pas nécessairement et toujours le moins ancien, on pourrait admettre que la tradition rapportée par le pseudo-Méliton est une altération et une adaptation de la tradition relative à la Lettre de Jésus. Toutefois, il faut avouer qu'une pareille déviation serait peu explicable, vu le caractère profondément chrétien du document dit de Méliton. L'adoration de la Koutbi est citée par l'auteur comme une pratique anti-chrétienne et, elle est, à ce titre, inscrite par lui au nombre des cultes idolâtriques contre lesquels il proteste au nom du christianisme. Il n'aurait certainement pas, de propos délibéré, travesti à ce point une tradition chrétienne qui, de bonne heure avait reçu droit de cité à Édesse et devant laquelle il devait être, sùrement, le premier à s'incliner avec un profond respect et une foi absolne.

S'il en est bien ainsi, comment alors rendre compte de la

<sup>1.</sup> Et non Abgar IX, comme l'a montré M. Babelon (op. c., p. 244 et suiv.), rectifiant l'erreur de M. von Gutschmid, erreur partagée encore par M. R. Duval, dans sa Littérature syriaque, p. 104.

chose? Le fin mot de l'énigme me paraît être contenu dans le qualificatif de « juive » donné à la mystérieuse Koutbi. Il ne faut pas perdre de vue, en effet, que l'introduction du christianisme à Édesse ya été précédée par celle du judaïsme, tout au moins dans la famille royale des Abgar, comme cela ressort de l'histoire d'Hélène, reine d'Adiabène, et des traditions ultérieures, quelques-unes tout à fait fabuleuses, dont cette histoire a été le noyau 1.

Le récit de Josèphe ne nous laisse pas le moindre doute sur la réalité et l'efficacité de cette propagande juive dans la région mésopotamienne, justement vers l'époque où la fable locale ultérieure veut nous y faire voir l'introduction du christianisme. Cela posé, n'aurions-nous pas là l'origine de notre Koutbi juive? c'est-à-dire un écrit juif revêtu d'un caractère sacré? On pourrait, dès lors, penser à la Torah, l'Écriture sainte par excellence. Mais certain détail caractéristique de la tradition me ferait pencher plutôt vers une solution légèrement différente, bien que du même ordre. Ce détail, c'est celui de la porte de la ville, trait qui ne manque jamais dans la légende de la Lettre de Jésus; c'est toujours là, dans les diverses versions, que la fameuse Lettre exerce son action prophylactique en faveur d'Édesse et de son roi. Ce trait significatif est fortement souligné dans la relation si intéressante de sainte Sylvie; on lui a montré à Édesse la porte sacrée par laquelle était entré Ananias, le courrier d'Abgar rapportant à son maître la Lettre de Jésus; c'est à cette porte même que l'évêque d'Édesse conduit la pèlerine gallo-romaine et lui donne lecture du texte divin; cette porte était, depuis cette époque, considérée comme sainte; rien d'impur, aucun cadavre ne pouvait y passer. Il y avait donc une relation intime entre la porte et l'écrit.

<sup>1.</sup> La tradition arménienne fait d'Hélène la femme même d'Abgar V, le prétendu introducteur du christianisme à Édesse. Nous savons, d'autre part, qu'Abgar VII etait fils d'Izate, ce qui semble le rattacher à la famille royale d'Adiabène, Izate étant le nom du fils d'Hélène, enseveli avec elle à Jérusalem. On connaît, du reste, l'évolution extraordinaire de la légende qui a fini par identifier Hélène d'Adhabène avec l'impératrice Hélène, mère de Constantin, et a confondu le prosélytisme juif de la première avec la foi chrètienne de la seconde.

Or, nous connaissons l'existence chez les Juifs d'une pratique religieuse des plus importantes, encore en vigueur aujourd'hui, qui rendrait singulièrement bien compte de cet ensemble de faits; c'est celle des mezoûzôt, ces extraits de certains passages fondamentaux du Deutéronome (vi, 4-9 et xi, 13-24) transcrits sur une feuille de parchemin dont on faisait un petit rouleau, lequel rouleau était fixé au jambage d'orit des portes, de façon à laisser voir le nom divin de Chaddaï écrit à l'extérieur du rouleau. Les mezoûzôt des portes assuraient aux lieux la même protection morale et matérielle que les tephillîm aux personnes.

On voit maintenant ce qui a dû se produire; voici comment on pourrait se représenter la succession des faits, faits qui ont sensiblement réagi les uns sur les autres. A la suite de l'introduction du judaïsme à Édesse, installation d'une mezoûzah rituelle à la porte de la ville. Aux veux des adeptes judaïsants. cette mezoûzah, cette « koutbi juive », douée d'une vertu tutélaire qui ne devait pas être moindre que celle attribuée plus tard par les chrétiens à la prétendue Lettre de Jésus. Superstitions populaires se formant autour de cet écrit sacré et tendant en quelque sorte à le personnifier; la koutbi devient une espèce d'être de raison : la Koutbi; c'est absolument comme si, dans nos milieux populaires occidentaux, l' « Écriture Sainte » avait donné naissance à une sainte Ecriture, inscrite au martyrologe. Enfin, apparition du christianisme qui, ayant à compter avec une tradition locale profondément enracinée, fut conduit, comme toujours, non pas à la supprimer, mais à se l'assimiler, en la déformant : l'écrit sacré devient une Lettre de Jésus ; mais il conserve, bien entendu, sous cette nouvelle forme, toutes ses anciennes vertus caractéristiques. Sur ce terrain la légende aurait suivi,

<sup>1.</sup> La mezoúzah, d'où par extension le nom donné au phylactère même qui y était fixé. Pour de plus amples détails sur la mezoúzah, ses origines et les diverses superstitions auxquelles elle a donné naissance chez les Juis, voir von Haneberg, Die religiösen Alterthumer der Bibel, p. 595 et suiv.; cf. p. 589.

<sup>2.</sup> On sait que les tephillim sont des feuillets roulés de parchemin contenant les quatre extraits de l'Exode (XIII, 1-10, 11-16) et du Deutéronome (vi, 4-19. xi, 13-21), et se portant attachés au front et au bras.

selon moi, une marche tout à fait parallèle à celle qu'elle a suivie sur un autre terrain et que j'ai signalée plus haut, lorsque avec cette désinvolture habituelle des procédés populaires, confondant les noms et les temps, elle n'a pas hésité à faire d'une prosélyte juive du 1er siècle une néophyte chrétienne du 1ve, et à métamorphoser Hélène, reine d'Adiabène, en l'impératrice Hélène, mère de Constantin.

Le passage du pseudo-Méliton me paraît viser l'état intermédiaire de la tradition, la pratique juive qui, fortifiée par les interprétations superstitieuses mêmes auxquelles elle avait pu donner naissance peu à peu, n'a pas dù céder le pas, sans résistance, à la fable chrétienne, et qui devait être d'autant plus vivement combattue par celle-ci que les deux traditions se trouvaient en concurrence directe, sur un même objet matériel leur servant de commun substratum. Il est à croire que le pseudo-Méliton n'avait pas conscience lui-même de l'identité de la Koutbi juive, dont il parle probablement par ouï-dire, et de la prétendue Lettre de Jésus. On l'eût, certes, fort étonné si on lui eût dit qu'en condamnant la première, il faisait virtuellement le procès de la seconde. Mais peu nous importe; nous ne pouvons que lui savoir gré d'avoir, en puisant à des sources qu'il ne se souciait guère de contrôler, enregistré parmi les anciens cultes 'païens de la Mésopotamie, celui de la Koutbi, sans se douter que cette prétendue déesse n'était autre chose, à l'origine, qu'une simple mezoúzah juive, et, de son temps même, que la fameuse Lettre de Jésus.

En résumé, nous voyons que, dans ce cas, nous aurions affaire tout bonnement à une même légende, de substance identique et dérivée d'un même fait initial, mais se présentant à nous, en quelque sorte, sons deux faces différentes et opposées : une face juive, déjà fortement défigurée, et une face chrétienne où les traits primitifs, masqués par la fable, sont restés pendant si longtemps tout à fait méconnaissables, même pour les yeux perçants de la critique moderne.

Quant à ce qui est de la petite difficulté signalée plus hant, que l'action miraculeuse de la Koutbi s'exerce au profit d'un dynaste

d'Édesse appelé Bakrou, tandis que celle, absolument semblable, d'ailleurs, de la Lettre de Jésus, s'exerce au profit d'un roi d'Édesse appelé Abgar (et de ses successeurs), nous sommes maintenant plus à l'aise pour nous en rendre compte. C'est le moment de se rappeler que ces deux noms de Bakrou et d'Abgar sont expressément associés dans l'histoire même d'Édesse, Abgar Ier, dit Peka ou le Bègue (94-68 av. J.-C.), ayant régné conjointement avec Bakrou II pendant deux ans et quatre mois, avant de se débarrasser de son collègue en le tuant. Ce fait historique, qui associe étroitement les noms de Bakrou et d'Abgar, pourrait contribuer à expliquer le glissement de la légende d'un nom à l'autre, glissement favorisé peut-être par la double et contradictoire manipulation, juive et chrétienne, à laquelle cette légende semble avoir été successivement soumise, et par le besoin de marquer plus nettement la différenciation du mythe, par la différenciation du nom du principal acteur. On ne saurait dire si, en l'espèce, celui de Bakrou repose sur quelque fondement historique; les renseignements nous font défaut; mais, en tout cas, celui d'Abgar était fatalement imposé par les conditions mêmes de l'introduction du christianisme à Édesse et par la nécessité pour la légende de confondre systématiquement Abgar VIII, contemporain de Septime Sévère, avec son homonyme et ancêtre Abgar V, contemporain de Jésus.

\$ 42.

#### La Palestine au commencement du VI<sup>e</sup> siècle et les Plé rophories de Jean Rufus, évêque de Maioumas.

J'ai montré antrefois, dans une étude assez étendue <sup>1</sup>, le parti qu'on pouvait tirer, pour la géographie et pour l'histoire de la Palestine au v<sup>e</sup> siècle de notre ère, du document syriaque connu sous le nom de *Vie de Pierre l'Ibère* <sup>2</sup>.

<sup>1.</sup> Etudes d'archéologie orientale, vol. II, pp. 1-22 : § 1 : « Sur quelques localités de Palestine mentionnées dans la Vie de Pierre l'Ibère ».

<sup>2.</sup> Raabe, Petrus der Iberer, Berlin, 1895. Dans les pages suivantes, je citerai, pour plus de commodité, le document d'après la bonne traduction fran-

Je voudrais aujourd'hui examiner au même point de vue un autre document, étroitement apparenté à celui-ci sous plus d'un rapport, dont M. l'abbé Nau<sup>1</sup> vient de publier la traduction française. C'est le traité syriaque d'un certain Jean Rufus, évêque de Maioumas, intitulé les *Plérophories*<sup>2</sup> et conservé dans un manuscrit du exe siècle appartenant au British Museum.

Quelques mots, d'abord, sur l'auteur, qui écrivit son traité vers 512-518 (sous le patriarcat du fameux Sévère d'Antioche). Ainsi qu'il nous l'apprend lui-même incidemment dans un passage de son ouvrage 3, il semble avoir été de race arabe, originaire du sud de la Palestine. Nous pouvons même préciser cette origine. Il résulte, en effet, d'un passage d'un autre ouvrage syriaque, la Vie de Sévère (p. 23), que cite M. l'abbé Nau (p. 387, en note) et dont il a bien voulu me communiquer le texte original, que notre Jean était natif de la ville d'Ascalon. Il avait été étudier à Beyrouth, qui était alors un centre renommé de culture grecque 4; puis il fut appelé à Antioche par le patriarche Pierre (Le Foulon), qui l'ordonna prêtre. Ensuite, il retourna en Palestine et professa le monachisme sous la direction de Pierre l'Ibère, évêque de Maioumas 3. Il avait vendu auparavant tout ce qu'il possédait à Ascalon, « car il était de là » et, renonçant complètement au monde, il avait distribué aux pauvres le prix de ses biens.

Il est probable que Jean avait eu l'occasion d'entrer en relations

çaise qu'en a donnée M. l'abbé Chabot, dans la Revue de l'Orient latin, Ill, pp. 367-397, en suivant la numérotation des paragraphes qui y a été adoptée.

<sup>1.</sup> Revue de l'Orient chrétien, 1898, pp. 232-259, 337-392. (En extrait, pp. 1-84.)

<sup>2.</sup> Πληροφορίαι, « certitudes, convictions ». Je doute qu'il faille l'entendre au sens de « compléments », comme le pense M. R. Duval (Revue critique, 1890, 24 avril); il faudrait, dans ce cas, πληρώματα.

<sup>3.</sup> XXII (p. 257) « ma famille d'Arabie ».

<sup>4.</sup> L'école de Béryte était, comme on le sait, fameuse surtout pour l'enseignement du droit. Elle fleurit du me au milieu du vie siècle, sous le règne de Justinien, époque à laquelle, à la suite d'un tremblement de terre qui ruina la ville, elle fut transférée à Sidon (551 J.-C.).

<sup>5.</sup> Le port de Gaza, appelé, à une certaine époque, Constantia.

suivies avec Pierre l'Ibère, dont il devint un des disciples favoris et dont il devait recueillir plus tard la succession épiscopale, lorsque celui-ci avait fixé sa résidence dans un village voisin d'Ascalon, dont je parlerai plus loin. A la mort de Pierre, deux autres de ses disciples, Jean de Canopis ' et Théodore (d'Ascalon) furent nommés supérieurs du couvent de Maioumas; quant à notre Jean Rufus, il le remplaça comme évêque de Maioumas (« il fut choisi pour l'autel »)2. Dans le titre de l'ouvrage, l'auteur se présente à nous comme « le prêtre Jean, de Beth Rufin, d'Antioche, évêque de Maioumas de Gaza ». Il est possible que, par Beth Rufin, il faille entendre, avec M. l'abbé Nau, que Jean avait été attaché soit à la maison d'un grand personnage, soit à un monastère d'Antioche, ainsi appelé 3. Ou bien y aurait-il quelque rapport entre ce nom de Rufin et celui de Rufus porté par notre personnage, et par Beth Rufin faudrait-il entendre « la famille des Ruft »?

Je serais tenté de me demander si, par hasard, notre Jean Rufus ne serait pas l'auteur, jusqu'ici inconnu, de la Vie de Pierre l'Ibère. Ce n'est là, jusqu'à plus ample informé, qu'une hypothèse, et il faudrait voir si elle peut se concilier avec les diverses données biographiques et chronologiques, contenues dans les deux documents. En tout cas, assurément, nul mieux que ce fidèle disciple n'était à même d'écrire l'histoire du vénérable maître auprès

<sup>1.</sup> Sur cette localité des environs de Gaza, voir mon mémoire précité, p. 14.

<sup>2.</sup> Ce passage de la Vie de Sévère doit être rapproché d'un passage correspondant de la Vie de Pierre l'Ibère (§ 29 et, subsidiairement, § 13), où il est dit que Pierre institua, par testament, quatre légataires : le diacre Jean le Canopite, Zacharie et André ses syncelles, et le scholastique Théodore d'Ascalon; ce dernier est mentionné plus haut (§ 13) comme étant devenu ultérieurement le supérieur du monastère de Pierre. Les quatre mêmes personnages sont énumérés, dans le même ordre, par la Vie de Sévère. Cet accord est d'autant plus à remarquer que, dans le passage de la Vie de Pierre, il n'est pas question de notre Jean Rufus. Ce silence est peut-être à expliquer par le fait que Pierre n'avait pas à désigner son héritier épiscopal, le choix de celui-ci devant être, selon l'usage, le résultat d'une élection opérée à la mort du titulaire.

<sup>3.</sup> On peut comparer, sous le rapport des expressions, la façon dont est désigné (VII, p. 240) « le vénérable Jean, prêtre d'Alexandrie, appelé de Beth Tetina » (מטונא = Tatianus? de même au § XLVIII, p. 361?).

duquel il avait passé une partie de sa vie et à qui il avait finalement succédé comme évêque de Maioumas.

Quoi qu'il en soit, il est certain que, plus d'une fois, les deux documents offrent des points de contact remarquables et se prêtent ainsi à un mutuel contrôle.

Les Plérophories sont un recueil de courtes anecdotes pieuses et édifiantes, tendant à la glorification des doctrines monophysites dont Jean était un ardent partisan et qui étaient alors, comme l'on sait, très combattues. Ce sont des anecdotes banales, souvent même franchement niaises, où les songes et les prodiges les plus abracadabrants tiennent une place considérable. L'ouvrage a dù avoir une certaine vogue chez les monophysites, car il a été reproduit en abrégé, ou en partie, dans la Chronique syriaque de Michel et dans celle attribuée à Denys de Tell-Mahré. Pierre l'Ibère y est assez souvent mis en scène. Au milieu de ce fatras, l'auteur donne çà et là des renseignements intéressants pour la géographie de la Palestine et, parfois même, pour l'histoire et l'archéologie de ce pays qu'il devait bien connaître, puisqu'il en était originaire. Quoique ces données n'aient pas toujours l'importance de celles contenues dans la Vie de Pierre, elles méritent. néanmoins, d'être signalées. Plusieurs d'entre elles, comme on le verra, recoupent utilement celles de ce dernier document.

Je relèverai, au point de vue critique auquel je me place, les particularités suivantes, dans l'ordre où elles se présentent, en laissant de côté, bien entendu, le fond même des récits, généralement dépourvus de tout intérêt intrinsèque.

§ VI (p. 240). — L'« hôtel » tenu à Ascalon par le Père Cyrille, chassé de Maioumas lors de la persécution dirigée contre les monophysites, était peut-être bien un hospice, un xenodocheion d'intérêt public, comme l'« hôtellerie » de la Vie de Pierre l'Ibère (§ 27) qui avait été bâtie à Azote par ordre de l'impératrice Eu-

<sup>1.</sup> Voir la version arménienne traduit par V. Langlois (Chronique de Michel le Grand, p. 154-167). Mais, réduites à cet état et défigurées par ces traductions successives, les Plérophories avaient perdu à peu près tout ce qui constitue leur intérêt réel pour la géographie et l'histoire.

docie. A noter le nom donné au monastère de Maioumas : « le monastère de Haroun le marchand de blé ».

§ VII (p. 241). — Kephar-Se'orta ou Se'arta. — J'ai démontré (§ 10) que cette localité, également mentionnée dans la Vie de Pierre l'Ibère, devait être identifiée avec la Khirbet Cha'artâ de nos jours, la Saarethe des Croisés, dans le nord-est de Gaza.

§ X (p. 243). — A Césarée, hors de la ville, existence d'une « église des Apôtres ».

§ XI (p. 245). — Histoire de l'incendie de la grande croix qui surmontait l'église de l'Ascension, sur le Mont des Oliviers et qui fut remplacée, par les soins de l'impératrice Eudocie, par une croix d'airain pesant six mille livres.

§ XXI (p. 248). — Le lieu maudit de Judas. — « Sur la route allant de Siloé dans la vallée, jusqu'aux coteaux environnants, à gauche du chemin », on voyait les ruines d'un grand monastère où Juvénal, le renégat, était moine avant son élévation à l'épiscopat. On y remarquait nombre d'arbres desséchés ou arrachés.

A ce propos, Juvénal, le fameux évêque de Jérusalem, la bête noire des monophysites, est comparé à Judas par l'auteur, qui ajoute : « c'est pourquoi ce lieu a hérité de la malédiction de Judas ».

Je pense que ce n'est pas la un rapprochement gratuit entre les deux renégats, mais que ce passage contient un renseignement topographique d'une valeur réelle, visant le lieu légendaire où Judas se serait pendu à un arbre. Ce lieu a pas mal varié, selon les temps. Aux textes cités par Tobler¹, il faut ajouter celui de Barbarus que j'ai rapproché autrefois de celui d'Épiphane. Les Plérophories introduisent dans la question un élément nouveau et plus ancien que tous les autres. Le renseignement mérite d'autant plus l'attention que l'auteur devait le tenir de la bouche même•d'un des notables de la ville qui l'accompagnait dans cette

<sup>1.</sup> Topogr. von Jerusalem, II, p. 207.

<sup>2.</sup> Revue critique, 1893, t. XXXVI, p. 212.

excursion et « qui connaissait tous les environs ». On pourrait, à la rigueur, le concilier avec le dire d'Antonin le Martyr (fin du vie siècle), qui a vu le lieu en question, en montant de Gethsemani à la ville, à droite de la porte . Dans ce cas, la route dont parlent les *Plérophories* serait celle qui part de la piscine de Siloè et remonte, au nord, la vallée du Cédron, en se tenant au bas de la colline sur laquelle s'élève la ville. En suivant cette direction, notre auteur recoupait perpendiculairement la route suivie par Antonin le Martyr et devait, en effet, trouver à sa gauche le lieu décrit par celui-ci.

Malheureusement, la description des *Plérophories* manque de précision. Un détail important, c'est l'insistance avec laquelle notre traité rattache la tradition au grand monastère, alors ruiné, d'où était sorti Juvénal. Cette donnée matérielle aidera peut-être à résoudre le problème, si jamais on retrouve les substructions de ce monastère qui devait s'élever presque à la porte de Jérusalem.

§ XVIII (p. 249). — La mention formelle d'une église de la Probatique est importante pour l'histoire si compliquée des origines et des transformations de ce sanctuaire de Jérusalem. C'est la même église dont il est parlé dans la Vie de Pierre (§ 19) sous le nom de « l'église du Paralytique », avec sa position expressément indiquée entre l'église de Pilate et Gethsémani.

<sup>1.</sup> De locis sanctis, § 17: « De Gethsemane ascendimus ad portam Hierosolyme per gradus multos. In dextera parte porte est olivetum et ficulnea, in qua Judas laqueo se suspendit, cujus talea stat munita petris. »

<sup>2.</sup> Il y avait à Siloé, à cette époque, une èglise, que mentionne déjà expressément la Vie de Pierre (§ 11). Cela tendrait à faire supposer que la construction de la busilica volubilis de Siloé, décrite par Antonin le Martyr (§ XXIV), pourrait être antérieure à Justinien, à qui on croyait (Revue bibl., 1897, p. 453) pouvoir l'attribuer. Était-ce le simple quadriporticus, signale dès 333 par le Pèlerin de Bordeaux, qui aurait été, entre temps, transformé en église? ou bien une nouvelle église édifiée de toutes pièces? Il est à remarquer, en tout cas, qu'Antonin le Martyr (vers 570) ne se sert pas ici de l'expression modo, « récemment», comme il le fait quand il s'agit de constructions dues à Justinien et même à Eudocie. Il est bon de noter, toutefois, d'autre part, que Theodosius (vers 530) ne parle pas de l'existence d'une èglise à Siloè.

Je profiterai de l'occasion pour rappeler que ce dernier passage est d'une importance capitale pour le problème si controversé de l'emplacement traditionnel du Prétoire, et par suite, pour tout le tracé de la Voie Douloureuse.

Il tend, en effet, à remettre en question la théorie fameuse de Tobler qui avait, croyait-on, définitivement démontré que le véritable Prétoire devait être sur le Mont Sion et que la tradition monastique actuelle, qui le localise dans la grande caserne, site certain de la forteresse Antonia, était le résultat d'un transfert de la légende ne dépassant pas l'époque des Croisades. L'itinéraire de Pierre l'Ibère est clairement tracé dans ce passage; parti de la basilique de Saint-Étienne, il va au Golgotha. puis, de là, il procède droit de l'ouest à l'est, descendant  $\dot{a}$ l'église dite de Pilate, ensuite à celle du Paralytique (Sainte-Anne) et finalement à Gethsémani. L'église de Pilate était donc nécessairement entre l'église du Saint-Sépulcre et celle de Sainte Anne, ce qui concorde absolument avec la tradition si malmenée par Tobler. L'expression « descendit » est parfaitement justifiée, la cote d'altitude du parvis de l'église du Saint-Sépulcre étant de 2 479 pieds anglais et celle de la Voie Douloureuse, à l'angle nord-ouest de la caserne, étant de 2.4481.

A cette église de Pilate avait succédé, un peu plus, tard la basilique de Sainte-Sophie, vue et décrite par Antonin le Martyr (§ XXIII), vers 570. Récemment construite (modo), probablement par Justinien ou par Eudocie, ce grand édifice s'élevait sur l'emplacement même du Prétoire de Pilate.

<sup>1.</sup> On a voulu justement tirer argument, contre la tradition actuelle, de l'expression du passage de l'Évangile de saint Matthieu, xxvII, 65, où Pilate dit aux Juifs: « descendez (ὁπάγετε) pour faire garder le tombeau », en s'appuyant sur ce fait que la caserne est à un niveau inférieur à celui du Saint-Sépulcre. Mais l'argument n'est pas sérieux. Quelle que fût l'altitude de la forteresse Antonia, elle constituait un terre-plein élevé; on montait forcément pour comparaître devant le gouverneur et par conséquent, quand on sortait de chez lui, il fallait toujours descendre, où que l'on voulût aller ensuite, fût-ce vers un point plus élevé de la ville.

<sup>2.</sup> Cf. la même expression employée par l'auteur (§ XXV), en parlant de la source de Siloé, englobée dans le mur d'enceinte par l'impératrice Eudocie.

§ XX (p. 252). — Ganta, village situé à 15 milles au nord de Jérusalem et appartenant à l'impératrice Eudocie, qui l'avait donné par testament à l'Église de Jérusalem. Le prêtre Paul y avait fondé un monastère grand et illustre.

M. l'abbé Nau suppose que Ganta, בנתא, peut être le même village mentionné ailleurs (§ X, p. 243), sous le nom légèrement différent de Gatta, במא La chose est possible, mais elle ne me paraît pas démontrée. En tout cas, il est difficile d'admettre l'identité avec « Gath, au nord-ouest de Jérusalem, dans la tribu de Dan ». Par ces mots, le commentateur semble viser Gath Rimmon; mais le territoire de Dan était à l'ouest et non au nord de Jérusalem.

Si nous cherchons dans la région voulue (nord-nord-ouest de Jérusalem), nous trouvons, à peu près à la distance indiquée, un village Djanié, حاسة, dont le nom répondrait assez bien à אבתא; on y voit encore une mosquée qui est une ancienne église, ornée de colonnes 4, peut-être d'origine byzantine. Mais, un peu plus au nord, tout près de Beît Ello, et à une distance qui représenterait plus exactement les 15 milles dont parle le document syriaque, je relève deux toponymes qui me semblent avoir conservé littéralement le nom cherché : c'est le Ouadi Djennata et le 'Aîn Djennata, la vallée et la source de Djennata". Nous savons qu'en Palestine, lorsqu'un nom a été retenu à la fois par une source et par une vallée, il y a des chances pour que ce nom soit celui d'une ville ou d'un village antique. Ce doit être le cas ici, soit que le centre habité qui était ainsi appelé ait matériellement disparu, soit, ce qui arrive assez fréquemment, qu'il ait changé de nom au cours des siècles. Il est à remarquer que, dans les parages immédiats, il y avait certainement plusieurs anciens couvents byzantins comme le montrent les noms caractéristiques de certains villages, tels que Deîr 'Ammàr, Deîr

<sup>1.</sup> Guérin, Samarie, II, 83.

<sup>2.</sup> جنتا, selon l'orthographe du Survey; جنتا, selon Guérin, qui est souvent sujet à caution pour la forme exacte des toponymes arabes.

Nidhâm (N'dhâm) 4, etc...; l'un d'eux pourrâit représenter le grand monastère de Paul.

§ XXII (p. 257). — L'endroit « près d'Ascalon » où habitait Pierre l'Ibère, doit être le village appelé dans la Vie de celui-ci, מלאא ou אלב: le nom de ce village, ainsi que je l'ai montré , n'est autre chose que la transcription de Πέλεια, nom qui, signifiant « colombe », a été fidèlement conservé dans celui du village actuel de Hamâmé, même sens, à 5 1/2 kilomètres au nord-est d'Ascalon.

§ XXV (p. 339). — Le grand monastère dirigé par l'abbé Romanus, « près du village de *Thécué*, à 45 milles au sud de Jérusalem ». C'est le monastère dit « la Nouvelle Laure ». Cf. pour l'historique et la position la *Vie de saint Euthyme*, § 86, et la *Vie de saint Sabas*, § 36 (sur les bords d'un torrent au sud de Thecoa). L'établissement évacué par Romanus devait être considérable, puisque, d'après notre document syriaque, il contenait plus de six cents moines.

§ XXVII (p. 344). — Le « soldat Zénon » est qualifié de פלחא הו פרומיקרא ד אריתמוס ד דקו דסים באלכסנדריא

Les mots syriaques laissés sans traduction me semblent n'être autre chose que la transcription littérale des termes grecs : πριμικήρ(ι)ος ἀριθμοῦ τῶν Δακῶν τοῦ ἐν ᾿Αλεξανδρεία, c'est-à-dire primicerius numeri (ou cohortis ³) Dacorum, Alexandriae. Je crois bien que le mot τρτ doit être considéré ici comme une forme du

<sup>1.</sup> C'est de là que provient une très curieuse inscription grecque de l'époque byzantine, inscription encore inédite, que je compte faire connaître un jour, et qui semble être relative à un tracé de limites entre plusieurs villages de la région.

<sup>2.</sup> Etwies d'archéologie orientale, vol. II, p. 2 et suiv. Je renvoie à cette dissertation pour les origines de cette localité et le cutte traditionnel de la colombe à Ascalon.

<sup>3. &#</sup>x27;Açı0μός, qui est proprement un numerus, est pris souvent aussi au sens de cohors. A l'époque basse où nous sommes, le numerus désignait un corps quelconque, parfois de la milice palatine. Une inscription du Haurân (Waddington, op. c., nº 1906 a; cf. le commentaire, p. 458, col. 1) nous apprend que le duc de Libye avait cinq numeri sous ses ordres, sous le règne d'Anastase (491-518), par conséquent vers l'époque de notre document.

pluriel syriaque en 1, forme d'origine hellénique qui se maintient souvent dans les mots et noms empruntés au grec, tels que souvent dans les mots et noms empruntés au grec, tels que paraît exactement Δακοί, et le pluriel normal de PIPI, Δακός, qui apparaît dans la littérature syriaque '. Il s'agirait donc, dans ce cas, d'un corps de troupes de recrutement Dace ou, du moins, classé sous cette rubrique qui. à cette époque, pouvait n'avoir plus qu'une signification historique et traditionnelle, la province de la Dacie étant, depuis la mort d'Attila (453), tombée au pouvoir des Gépides. La chose n'arien en soi que de vraisemblable; l'épigraphie et la Notitia dignitatum mentionnent plusieurs fois des détachements Daces faisant partie de l'armée romaine².

Ce passage, ainsi interprété, nous apporterait un renseignement nouveau et intéressant pour l'histoire de l'armée romaine, puisqu'il en résulterait, chose que nous ignorions, que, vers la fin du ve siècle, la garnison d'Alexandrie comprenait un corps portant le surnom de Dace.

Quant au « soldat » Zénon, ce devait être, en réalité, un officier d'un assez haut grade, délégué par le cubiculaire Cosme (cf. Vie de Pierre l'Ibère, § 21 : l'eunuque Cosmas, grand officier du palais impérial). Le primicerius était une sorte de chef de bureau de l'officium. On s'explique assez bien qu'on ait détaché un officier d'administration en résidence à Alexandrie pour s'assurer de la personne de l'évêque Pierre et de l'anachorète Isaïe, ceux-ci habi-

<sup>1.</sup> Cf. Thesaurus. Le fait que le nom des Daces se rencontre aussi en syriaque sous la forme אקר n'est pas une objection contre cette façon de voir, la nouvelle forme אין s'expliquant très logiquement et étant même plus rigoureusement exacte que la précedente.

<sup>2.</sup> Mon confrère, M. Cagnat, que j'ai consulté sur ce point, a bien voulu me communiquer les exemples suivants relevés par lui sur ses fiches:

<sup>1°</sup> Coh. I Ael. Dacorum, en Bretagne. Dipl. mil. LXXV. C. I. L., VII, 808, 809, 810, 811, 813, etc. in et me siècles); Not. Dign., Oc. XL, 44, en Bretagne.

<sup>2</sup>º Coh. 1 Ulp. Dacorum : Not. Dign., Or. XXXIII, 33, en Syrie.

<sup>3</sup>º Coh. II Aug. Dacorum, en Pannonie, C. I. L., III, 6450.

<sup>4</sup>º Ala I Ulp. Dacorum: Not. Dign., Or. XXXVIII, 23, en Arménie.

<sup>5</sup>º Legio Dacorum (sub dispositione magistri militum praesentalis): Not. Dign., Or. VI, 43.

tant alors au sud de Gaza 1, non loin de la frontière d'Égypte.

Quant à « l'écolier Pierre », qui figure dans la même anecdote, ce doit être, en réalité, un scholaris (סכולרא), c'est-à-dire un officier appartenant à la garde impériale, et camarade ou collègue du primicier Zénon.

§ XXIX (p. 345). — Détails curieux sur l'église de Sébaste, où était conservé en entier le corps de saint Jean-Baptiste ; les deux châsses enrichies d'or et d'argent, de saint Jean et du prophète Élisée, dans le sanctuaire entouré de grilles, et le trône sacré.

XXXIII (p. 348). — Le grand personnage d'Alexandrie, dont il est question dans cette anecdote, ne pouvait pas être « un comte », puisqu'il est envoyé par le comte lui-même (קוֹמִינִים), pour payer la solde aux troupes; c'était un comitianus (קוֹמִינִים), c'est-à-dire un officier de l'état-major du comte. De même, un peu plus loin (§ LXII, p. 372), il faut reconnaître un comitianus du comte d'Alexandrie dans le personnage appelé Jean et laissé indéterminé (מוֹחַנוֹן קוֹמִמִינִינוֹם).

XXXIX (p. 355). — Le nouveau monastère, où s'était établi Romanus, après avoir abandonné celui des environs de Thecoa<sup>3</sup>, était situé à 5 milles d'Éleuthéropolis.

Ce renseignement topographique vient se combiner d'une façon intéressante pour nous avec celui qui nous est fourni par un autre texte syriaque auquel M. l'abbé Nau renvoie en note 4.

Là, il est dit que Romanus s'étant transporté dans le pays d'Éleuthéropolis, y reçut bon accueil <sup>5</sup>. Il y trouva un lieu élevé qui convenait bien à un monastère, à deux milles du Saint pro-

<sup>1.</sup> A Magdal-Toutha et Beth-Daltha (voir mon mémoire, op. c., p. 9). La mission de Zénon avait certainement un caractère comminatoire, car elle détermina l'évêque Pierre (Vie, § 21) à prendre la fuite.

<sup>2.</sup> Cf. § LXXII, p. 376.

<sup>3.</sup> Voir, plus haut, p. 231 (§ XXV).

<sup>4.</sup> Land, Anecd. Syr., III, p. 345. Je remercie M. Nau de l'obligeance qu'il a eue de me communiquer le passage original in extenso.

<sup>5.</sup> Cela concorde bien avec l'indication des *Plérophories*, à savoir que Claudien, alors procureur géneral des biens de l'église d'Éleuthéropolis, fit de nombreuses et abondantes aumônes, durant sa vie et après sa mort, au nouveau monastère fondé par Romanus.

phète Zacharie, sur le territoire du village appelé Kephar-Toûrban¹, lequel appartenait à l'impératrice Eudocie. Il y bâtit un grand et beau monastère, y mourut et fut enseveli sous l'autel.

Si l'on examine la carte de la région d'Éleuthéropolis, aujour-d'hui Beît Djibrîn, l'on voit immédiatement que le lieu dit Saint prophète Zacharie ne doit être autre que le village de Zakariyâ\*, à environ 12 kilomètres au nord-nord-ouest de Beît Djibrîn. Ce village possède encore actuellement un maqâm, ou sanctuaire de Neby Zakariyâ, « le prophète Zacharie », qui lui a donné ou en a reçu son nom. Le même nom est attaché au tell antique, Tell Zakariyâ, qui s'élève non loin de là, à 1.100 et quelques mètres, au sud-ouest du village.

Si les coordonnées fournies par les deux récits parallèles étaient rigoureusement exactes, on devrait trouver le monastère de Romanus au point d'intersection de deux cercles, l'un de 5, l'autre de 2 milles romains de rayon, ayant respectivement pour centres Beît Djibrîn et Zakariyâ. Or, les cercles ainsi tracés, même en prenant, pour centre du second, Tell Zakariyâ, qui est plus rapproché de Beit Djibrîn que le village même de Zakariyâ, n'interfèrent pas; ils ne sont mème pas tangents; il s'en faut de 1.400 mètres dans le premier cas, de 300 mètres dans le second. En réalité, Zakariyâ est distant de Beît Djibrîn de 8 milles romains, alors que les deux cotes additionnées ne nous en donnent que 7. Les distances indiquées doivent donc être considérées comme approximatives; elles le sont suffisamment, cependant, pour permettre de circonscrire le champ des recherches. On a le choix entre plusieurs localités de l'époque byzantine 3 dont on voit les ruines dans ces parages le long de l'ancienne voie ro-

<sup>1.</sup> על תרין מילא ד נביא קדישא זכריא בתחומא ד קריתא ד מתקריא כפר טורבן.

<sup>2.</sup> L'orthographe exacte, ג'ל עַן, correspondant littéralement à la forme syriaque דומים, nous est fournie par Moudjir ed-Dîn (texte arabe du Caire, p. 431) qui mentionne notre Qurint Zakuriya comme le point de repère de la limite nord-ouest du district de Hebron (direction de Ranlé).

<sup>3.</sup> Sur le caractère byzantin de ces ruines voir les quelques détails donnés par Guérin, Judée, vol. II, et dans le vol. II des Memoirs du Palestine Exploration Fund, passim.

maine allant de Beît Djibrîn à Tell Zakariyà: Khirbet Soûfiè, Khirbet 'Okboûr, Khirbet Noueîtîh, Khirbet 'Askaloûn, 'Adj-joûr. Cette dernière, située sur un monticule assez notable, aurait pour elle de répondre à l'un des traits distinctifs signalés par la Vie de Sévère.

Mais des fouilles seules permettraient de trancher la question, puisqu'on aurait quelque chance de découvrir, dans la crypte de l'église du monastère, le tombeau même de son fondateur Romanus<sup>4</sup>.

Le passage de la Vie de Sévère contient une autre donnée topographique intéressante; c'est la mention de ce village de Kephar-Toùrban, sur le territoire duquel se trouvait le monastère en question. La région étant ainsi déterminée, on serait bien tenté d'identifier ce village avec celui qui porte aujourd'hui le nom de Deîr Doubbân, à 7.400 mètres dans le nord-nord-ouest de Beît Djibrîn, à 6.300 au sud-ouest de Zakariyâ. Sans doute, les noms de Toùrban (בווב) et Doubbân (ذياف), bien que présentant une certaine analogie, sont radicalement différents; mais il ne serait pas impossible que la vieille forme araméenue, comme cela arrive souvent, ait été ramenée, par voie d'étymologie populaire, à un mot arabe d'apparence significative, doubbân = « mouches ».

Un autre rapprochement se présente à l'esprit qui serait peutêtre préférable sons le rapport phonétique, sinon sous le rapport topographique. A 5 kilomètres dans l'ouest de Zakariya se trouve la localité ruinée de Khirbet Atraba, dont le nom, si l'on peut s'en fier à l'orthographe notée dans les Name lists, اطريا, rappellerait assez celui de Tourban<sup>2</sup>. A 2 kilomètres plus loin, dans l'ouest, sont les ruines d'un ancien couvent, Deir el-Boutm, dans lequel

<sup>1.</sup> Ou, à défaut, celui de son successeur, Mamas (Liberatus, Breviarium, Migne, Patr. lat. vol. LXVIII, col. 1033), ou de Jean et Timothée de Peluse, moines de ce couvent, dont il est question plus loin (§ LXXXVII, p. 384). Peutêtre avec une inscription en mosaiques, comme dans l'église de Oumm er-Roûs, récemment découverte dans les parages voisins.

<sup>2.</sup> On pourrait aussi penser à Teil Bournat (interversion de Toùrban?) au nord-ouest et non loin de Beît Djibrîn.

on pourrait, alors, vouloir reconnaître le monastère de Romanus. Mais, en cherchant de ce côté, nous nous écarterions de plus en plus des données numériques du problème, Deîr el-Boutm étant à près de 7 milles de Beît Djibrîn.

Quoi qu'il en soit, il n'est pas douteux qu'il faille reconnaître dans le Zakariyā du document syriaque, le Χαφὰρ Ζαχαρία placé par Sozomène d'ans le territoire d'Éleuthéropolis, et où l'on disait avoir découvert le corps de Zacharie, sur le chemin qui conduit à la ville de Βιθθερέδιν (variante Βιθθερέμιν). Ce dernier nom a une certaine similitude avec celui de Kephar-Toùrban i; mais il est possible que ce soit tout simplement celui de Bettîr, bien que ce dernier point soit assez éloigné de Zakaryâ.

Tout cela vient cadrer admirablement, ce qui concerne Zakariya, avec les dires des anciens pèlerins Theodosius set Antonin le Martyr et, finalement, avec le témoignage matériel de la mosaïque géographique de Mâdeba , qui est formel sur ce point.

Il est encore question de ce monastère de Romanus dans un autre passage de la Vie de Sévère que M. l'abbé Nau veut bien me communiquer <sup>6</sup>. Il y est raconté que Sévère, ayant quitté le monastère de Maioumas, vint s'établir comme anachorète dans le désert (מִדבורא) d'Éleuthéropolis. Tombé malade, il est recueilli par le supérieur du monastère bâti par Romanus. Malheureusement il n'y a là aucune indication précise pour la question topographique.

§XLI (p. 357). — Au-dessus du sanctuaire du Golgotha il semble

<sup>1.</sup> Hist. eccl., IX, 17.

<sup>2.</sup> A remarquer, toutefois, que le double  $\theta$  impliquerait un taw plutôt qu'un tet dans la forme originale du nom proprement dit.

<sup>3.</sup> Theodosius, XXII: « Ab Eleutheropoli usque in locum, ubi jacet sanctus Zacharias, millia sex. » La distance reelle étant de 8 milles romains, le chiffre doit être faux ou altéré (VI pour VIII).

<sup>4.</sup> Antoninus Martyr, § XXXII : « Deinde (après Éleuthéropolis) venimus in locum, ubi Zacharias occisus est et jacet in corpore. Est ibi ecclesia ornata; sunt ibi Dei servi multi. »

<sup>5.</sup> Βεθζαχάρ, τὸ τοῦ άγίου Ζαχαρίου, placé à l'est de Σαφίθα (Tell es-Sâfiè). Il semble que la carte entende par là et marque deux localités distinctes, quoique très voisines; la première pourrait correspondre à Tell Zakariyâ, le site de la ville antique; la seconde, à Zakariyâ, avec le sanctuaire proprement dit.

<sup>6.</sup> Vie de Sévère, p. 25, lignes 31-39 (édition de M. Spanuth, Gættingen, 1893), dont M. l'abbé Nau a entrepris de nous donner la traduction.

y avoir eu une chambre haute (ביתא עליא), où couchait chaque nuit un diacre de garde.

§ XLII (ib.). — La cellule occupée par Pierre l'Ibère auprès de la Tour du patriarche David, correspond au monastère dit des Ibériens, dont il est question dans la Vie de celui-ci (§ 9) et qu'il avait fondé au lieu appelé « Tour de David », au-dessous de Sainte-Sion, à gauche lorsqu'on va de Sion par la deuxième porte de la Tour. La Tour de David, c'est le Mihráb Dâoûd des anciennes descriptions arabes, la Qal'a d'aujourd'hui, à côté de la porte de Jaffa. Le détail s'accorde fort bien avec ce que dit Antonin le Martyr (XXI), quelques dizaines d'années plus tard : « in turrim David..... in qua sunt monasteria in cenaculis singulis ».

§ XLIV (p. 358). — Le nom réel de la bienheureuse Ourba-kia κία κιτεσία, diaconesse, fille d'un évêque de Crète, doit être 'Ορδικία, Οὐρδίκια, qui, lui-même, n'est autre chose que la transcription du nom romain Urbicia ou Orbicia.

§ XLV (p. 359). — Le nom du moine de Cilicie, Tourgétas, מורקומאום, est peut-être bien Τορχουάτος, Τουρχουάτος, transcription du nom romain Torquatus. La leçon primitive serait alors à rétablir par une simple transposition de deux lettres: מורקואמום.

§ XLVIII (p. 361). — Afta, village du Saltou, à côté du monastère de Saint-Sylvain, le père des moines.

Le Saltou (τότω) n'est autre, à mon avis, que le Σάλτων Γεραϊτικός de la Palaestina I² de Georges de Cypre³, leçon qu'on a proposé, depuis longtemps et avec raison, de corriger soit en Γεραρτικός (Reland), soit en Γεραρτικός (Noeldeke); le Γεραργιῶν Σαλτόν de Théodoret; le Γεραριτικόν ε [Σα]λτόν de la carte mosaïque de Mâdeba. Nous savons justement, par ailleurs 3, que le monastère de

<sup>1.</sup> Cf. § Ll (p. 364).

<sup>2.</sup> La forme masculine *Urbicius* est bien connue. Cf. le haut fonctionnaire de ce nom au sujet duquel Theodosius (*De Terra sancta*, XX) rapporte une curieuse anecdote, sous le règne d'Anastase (vers l'au 500).

<sup>3.</sup> Georgii Cyprii descriptio, éd. Gelzer, nº 1027; cf. p. 193.

<sup>4.</sup> Ce document confirme la correction du vieux Reland et montre qu'elle est préférable à celle de M. Noeldeke (Hermes, X, p. 162).

<sup>5.</sup> Sozoinène, Hist. eccl., VI, 32; IX, 17.

Saint-Sylvain dont il est question ici se trouvait situé à Gerar, ou dans le territoire de Gerar (ἐν Γεράρρις), « dans le torrent ». Aucun doute n'est donc possible sur l'identité des noms de personnes et des noms de lieux. Resterait à déterminer celle du village de Afta (אבתא); mais, pour cela il faudrait au préalable déterminer la position même de la fameuse ville biblique de Gerar, la ville royale philistine dont il s'agit certainement dans ces divers passages, et, par suite, la position de la région à laquelle elle avait donné son nom. D'après l'opinion courante, le site de Gerar serait à reconnaître dans les ruines de Khirbet Oumm Djerrâr, à environ 10 kilomètres au sud de Gaza. J'ai des réserves sérieuses à faire sur ce point. Assurément, le nom moderne répondrait bien au nom antique, quoiqu'il se présente sous une forme arabe banale, Djerrår ou Djerår, pluriel de djarra, « jarre », qui peut tout simplement avoir pour origine les nombreux fragments de poterie dont le sol est jonché en cet endroit. Mais il y a de graves objections topographiques. Plusieurs indications antiques tendent à faire chercher le pays de Gerar non pas au sud de Gaza, mais au sud d'Éleuthéropolis; l'Onomasticon met Gerar à 25 milles au sud d'Éleuthéropolis, au delà du Daroma; Théodoret place également le Γεραρηνών Σάλτον dans les parages d'Éleuthéropolis; la position donnée à Γέραρα et au Γεραριτικόν Σάλτον, sur la carte mosaïque de Màdeba, est dans une tout autre direction que la position de Oumm Djerrâr, au plein est de Gaza, vers Βηράσσαδα, ou Bersabée. Cette dernière indication prend une importance particulière, si on la rapproche du dire de Georges de Cypre (l. c.): Σάλτων Γερα(ρ)ιτικός ήτοι Βαρσάμων; et, sans aller jusqu'à admettre avec Ritter (Erdkunde, XIV, p. 407) l'identité de Βαρτάμων avec la Βισστάδων de Georges de Cypre (nº 1052), laquelle était dans la Palaestina IIIa et non Ia, on peut se demander si Βαρτάμων n'est pas un équivalent plus ou moins exact du nom de Bersabée . En tout cas, la véritable Gerar serait à chercher, non pas à une di-

<sup>1.</sup> Genèse, x, 19; xx, 1; xxxvi, 1, 6, etc.

<sup>2.</sup> Cf. la Béoggaunt d'Idumée, de Ptolémée, V, 15, 10. L'Onomasticon place expressément Bersabée dans la Geraritique.

zaine de kilomètres au sud de Gaza, mais bien au sud de Beît Djibrîn, dans la direction, et peut-être à proximité de Bîr es-Seba'; par suite la Geraritique se serait élendue entre ces deux dernières villes. Le « torrent » dans lequel s'élevait le monastère de Saint-Sylvain pourrait ètre soit le Quâd es-Seba<sup>c</sup>, qui, à son extrémité occidentale, prend le nom de Ouâd Ghazza, soit, peut-être, son affluent septentrional, le Ouâd ech-Cherî'a 1. La question, ainsi posée, est susceptible d'être tranchée par la découverte du site du village de Afta; malheureusement je n'ai trouvé, soit dans ces parages, soit même dans ceux de Oumm Djerrar, aucune localité dont le nom soit en rapport avec celui-là 2. La disparition de ce nom de la tradition toponymique n'a, d'ailleurs, rien de surprenant, toute cette région, à peu près déserte aujourd'hui, étant dans l'habitat des Bédouins qui, à l'inverse des fellahs sédentaires, sont de médiocres conservateurs de cette tradition. Il est fort possible que le nom soit tombé dans l'oubli, ou ait échappé aux recherches de ceux qui ont dressé la carte de cette partie encore fort imparfaitement connue de la Palestine méridionale. Il est d'autant plus à souhaiter de voir, un jour, cette lacune comblée, que la position de Afta fournirait la solution du problème de Gerar. La découverte du monastère de Saint-Sylvain, reconnaissable aux noms des moines qui y ont été ensevelis, y contribuera puissamment.

J'ajouterai en terminant que le nom rappelle singulièrement

<sup>1.</sup> Dans ce cas, on pourrait songer, pour le site cherché, au point très important qui porte le nom banal de Tell ech-Cheri'a, et doit certainement marquer la place d'une ville antique. La distance concorderait bien avec celle donnée par l'Onomasticon. Je n'ose faire état, à l'appui de cette hypothèse, du nom du ouely local recueilli par Guérin (Judée, II, 288) sous la forme Abou Ghrara; il est permis, cependant, de se demander, vu l'inaptitude avérée de l'auteur à noter les sons arabes, si la forme réelle n'est pas G'râra (= \( \)\tag{1.71}, avec un djim dur prononcé g, à l'égyptienne.

<sup>2.</sup> A moins d'admettre, ce qui me paraît bien aventuré, que la leçon NDEN doive être corrigée et ramenée à une forme originale qui répondrait à Khirbet Fouteis ou Fetis, à peu près à moitié chemin entre Gaza et Bersabée, localité qui, comme je l'ai montré autrefois (Recueil d'archéologie orientale, vol. II, p. 172), représente la Φωτις de la carte mosaïque de Mâdeba. Mais, en aucun cas, je crois qu'on ne saurait descendre au sud jusqu'au Oudd Djeroùr, vers Moueilih, proposé par Trumbull et Guthe (ZDPV., VIII, p. 215).

celui de Aobá, kômê de Judée, dont parle Josèphe, G. J., IV, 3:8).

§ LI (p. 364). — « Le portique qui précède le Saint-Sépulcre. » On aimerait connaître les termes exacts dont se sert l'original pour cette intéressante indication architecturale sur la disposition des édifices construits par Constantin.

§ LII (p. 364-365). — L'histoire de l'évêque Léontius, outre qu'elle nous fait connaître le nom d'un évêque d'Ascalon, contient des détails bien curieux pour l'archéologie: le corps du cocher célèbre, originaire d'Ascalon, et ramené de Constantinople dans un cercueil de plomb confondu avec celui qui contenait les restes de l'évêque; celui-ci jeté à l'eau, par suite d'une erreur, au cours d'une tempête; le cadavre embaumé du cocher, couché dans le cercueil en grand costume de cirque avec son bonnet et son fouet, etc... Le cercueil de plomb rappelle ceux qu'on trouve fréquemment sur la côte de Syrie et qui sont généralement ornés d'élégants bas-reliefs 1.

§ LIV (p. 366). — Les évêques de Jérusalem étaient vêtus de blanc quand ils administraient le baptême.

S LXXI (p. 376). — Le frère Anastase, à la suite d'une vision, se rend, à cheval, de Beyrouth à une localité appelée Aphthorida (באפתורידים) pour y rejoindre Pierre l'Ibère qui s'y trouvait alors auprès du Père Grégoire. Ce passage est en étroit rapport avec celui de la Vie de Pierre l'Ibère (§ 26, cf. § 30) où la même localité est appelée Aphthoria (אפתוריא), et placée à 12 milles au sud de Césarée. J'ai discuté tout au long la question de l'identité de cette ville², et j'avais conclu que le nom devait en être altéré par les copistes. Sur ce point, le nouveau passage me donne pleinement raison; la chose est encore confirmée par un paspassage de la Vie de Sévère², qui se superpose exactement à celui des Plérophories et dont M. l'abbé Nau a bien voulu me

<sup>1.</sup> Voir, par exemple, celui dont j'ai publié les fragments dans mon Album d'antiquités orientales, planche L.

<sup>2.</sup> Etudes d'archéologie orientale, vol. I, p. 18-20.

<sup>3.</sup> Vie de Sévère, p. 22, lignes 10-30.

communiquer le texte exact. Le même incident y est relaté et, cette fois la localité est appelé בארודא; le ב semble être ici la préposition demeurée accolée au nom, par suite d'une altération évidente dans la construction de la phrase 1; le nom serait donc ארודא, Aroda. Nous voilà, par suite, maintenant en présence de trois leçons très divergentes pour le nom de cette localité énigmatique. La dernière, si l'on transpose les points, Adora, ferait penser à la Dora antique, voisine de Césarée; mais Dora, aujourd'hui Tantoûra, est à 14 kilomètres au nord de Césarée<sup>2</sup>, tandis que la localité cherchée est dite, par la Vie de Pierre, être au sud de cette dernière ville, à 12 milles. Cette position relative est implicitement confirmée par le passage de la Vie de Sévère qui nous montre le frère Anastase, parti de Beyrouth, arrivant à Césarée et, là, s'enquérant de l'endroit où se trouve Pierre; si celui-ci avait été à Dora, Anastase, l'aurait trouvé sur sa route même et n'aurait pas eu besoin de pousser jusqu'à Césarée. Malheureusement, je ne vois rien, à la distance et dans la position requises, qui corresponde comme toponyme à l'une ou à l'autre de ces trois variantes, même en prenant l'indication du sud dans son sens le plus large et en inclinant fortement dans l'est. J'en reviens toujours, par conséquent, à ma première hypothèse d'une altération dans le chiffre des milles, hypothèse qui permettait de songer à Apollonias (Arsoûf). La variante des Plérophories: Aphtorida, pourrait faire penser à Antipatris ('Αντιπατρίδα, au cas oblique), qui serait assez bien dans la région indiquée. Mais je dois avouer que, somme toute, le problème topographique se trouve plutôt compliqué que simplifié par l'introduction de ces éléments nouveaux.

<sup>1.</sup> Le mot קרותא », y a été sauté par suite d'un bourdon de copiste.

<sup>2.</sup> A 9 milles, selon l'Onomasticon.

<sup>3.</sup> Si l'on n'était pas arrêté par cette objection, on pourrait se demander si, à la base des diverses leçons syriaques, ne se trouverait pas l'ancien nom de Dor, enregistré par l'Onomasticon:  $N_{\alpha\varphi}=0.6\omega_{\rho}$ , Nepheddor (Dor Napheth), avec un bourdon de copiste portant sur deux nu consécutifs :  $\epsilon$ ICKWMHNNA- $\epsilon$ O $\epsilon$ O $\epsilon$ C $\epsilon$ CWMHNNA- $\epsilon$ CO $\epsilon$ CWP $\epsilon$ CWMHNA $\epsilon$ CO $\epsilon$ CWP $\epsilon$ CWMHNA $\epsilon$ CO $\epsilon$ CWP $\epsilon$ CWP $\epsilon$ CWMHNA $\epsilon$ CO $\epsilon$ CWP $\epsilon$ CWP $\epsilon$ CWMHNA $\epsilon$ CO $\epsilon$ CWP $\epsilon$ CWMHNA $\epsilon$ CO $\epsilon$ CWP $\epsilon$ CWP $\epsilon$ CWMHNA $\epsilon$ CO $\epsilon$ CWP $\epsilon$ CWP $\epsilon$ CWP $\epsilon$ CWMHNA $\epsilon$ CP $\epsilon$ CWMHNA $\epsilon$ CP $\epsilon$ CWP $\epsilon$ CW

§ LXXIV (p. 377). — A noter l'existence d'une église à Rhinocoroura (cf. le paragraphe suivant).

§ LXXVIII (p. 380). — A noter l'existence d'un anachorète stylite établi dans un village voisin de Beyrouth.

§ LXXIX (p. 381). — Une église de Saint-Étienne et de Saint-Jean-Baptiste à Jérusalem.

§ LXXXVI (p. 384). — Le nom de femme κιτατατίτα laissé sans transcription n'est évidemment autre chose que 'Αγαθέκλεια.

§ LXXXVIII (p. 385). — Le palais impérial à Antioche. — « Il y a dans cette ville un palais impérial, qui ne le cède en rien, disent ceux qui l'ont vu, ni en beauté, ni en grandeur, ni en tout genre de perfection, à ceux de Rome et de Constantinople. A cette époque il était fermé, parce qu'il ne servait pas ; on le gardait pour le cas où l'empereur viendrait dans cette ville. »

#### $\S~43.$ Notes d'épigraphie palmyrénienne.

- [J. Mordtmann, Palmyrenisches (Mitteil. der Vorderasiat. Gesellsch., 1899, 1, 4 Jahrgang. Berlin, 1899, 50 pp., in-8].
- P. 1 (n° 199). κόσεκ, transcription du nom "Αλκιμος, avec élimination de la terminaison grecque, remplacée par une terminaison araméenne. Il est intéressant de la rapprocher de la trans-
  - 1. Voir sur ce point mes Études d'archéologie orientale, vol. II, p. 5.

cription intégrale אַלְקְבֵּוּם, qui apparaît dans le grand tarif de Palmyre (II, B, 28).

בר הגאי, au lieu de הנאו « fils de Haneou ». M. Mordtmann en fait une forme nisbé, ou adjectif dérivé, de la forme usuelle. C'est bien plutôt un nouvel exemple à invoquer en faveur de ma théorie sur la flexion des noms nabatéens en ou, faisant i au génitif.

P. 3 (n° 202). — אַרְפֵּרְאָה, Khalaphta. Le nom n'est pas nouveau en palmyrénien, comme le dit M. Mordtmann. Il a déjà apparu dans une inscription que j'ai publiée, il y a pas mal d'années, et j'en ai donné la même explication è étymologique que M. Noeldeke fournit aujourd'hui à M. Mordtmann. J'ajouterai que j'en ai retrouvé, depuis, la forme judéo-grecque, dans une inscription, encore inédite, je crois, de la nécropole de Jaffa:

#### AAAΦΘA YIOC YANA ଅ AOC ጾ

P. 5 (n° 204). — Le rapprochement du cheval caparaçonné d'une cotte de mailles et des *clibanarii* de Palmyre est très plausible. Je comparerai une des épitaphes que j'ai découvertes autrefois dans l'hypogée dit *Tombeaux des Prophètes*, à Jérusalem<sup>3</sup>:

Ένθάδε κ(ε)ἴτε "Αναμος κλιδανάρι(ο)ς τρίτος (?), Παλμύρας.

Le τρίτες, dont la lecture matérielle est quelque peu douteuse, pourrait rendre compte de la mention de la Notitia dignitatum imperii Romani: « cuneus equitum secundorum clibanariorum Palmirenorum ».

Le nom nouveau ירעי Yar'ou pourrait aussi, à la rigueur, être lu ידער, Yad'ou (de la raison ידער).

P. 6 (n° 206). — Le nom propre d'homme דינים s'est déjà ren-

<sup>1.</sup> Recueil d'archéologie orientale, vol. II, p. 385.

<sup>2.</sup> Etudes d'archéologie orientale, vol. I, pp. 109-110.

<sup>3.</sup> Clermont-Ganneau, Archaeological Researches in Palestine, vol. I, p. 364 et suiv. Le personnage, qui porte le nom caractérisé de Anamos, était chrétien, comme l'indique le chrisme constantinien accompagnant l'inscription.

contré sur un monument du Louvre qui sort peut-ètre du même sépulcre de famille que celui d'où provient le bas-relief de Constantinople. Les deux défuntes sont représentées l'une et l'autre avec la quenouille et le fuseau. Il est possible que les deux généalogies interfèrent. La troisième ligne est très obscure; si est bien le verbe « elle a honoré », peut-être vaudrait-il mieux entendre le régime direct : « Malikou son père (à lui et non à elle ²) », c'est-à-dire le frère de Bennouri, mari de la défunte. La défunte avait pour père un Malikou, et il est rare, quoique pas sans exemples, que le fils porte le nom du père.

P. 47 (Vog. n° 3). — M. Mordtmann revendique avec raison la paternité de la très heureuse correction arait, à la ligne 4, correction qu'il avait proposées bien avant M. Hoffmann, M. Reckendorf et, aussi, aurait-il pu ajouter, avant M. Noeldeke 4. Je serais tenté, toutefois, de restituer le passage d'une façon légèrement différente, au point de vue matériel, mais qui entraînerait d'importantes conséquences pour l'interprétation. Jusqu'ici on lisait et comprenait, M. Mordtmann comme les autres:

ל[בו]לכב[ל ולג]ד תיבוי ולעתרעתה

« A Malakbel, et à la tychè de Taimai, et à Atar'ateh. »

J'inclinerais plutôt vers la restitution: ממנל בול גוף הימי « A Malakbel, tychè de Taimai ». Il n'y aurait plus alors trois divinités, assez bizarrement associées, dont la seconde n'aurait pas, en réalité, de nom en propre, mais deux divinités seulement, Malakbel et Atar'ateh, dont la première serait qualifiée de « gad, ou génie de Taïmai » (apposition à Malakbel); les deux formeraient un couple mâle et femelle, régulièrement constitué. On ne manquera pas d'objecter à cette façon de voir que la contrepartie grecque du texte palmyrénien interpose un zzè entre

<sup>1.</sup> Ledrain, Rev. d'ass. et d'arch. or.. II, p. 24, n° 3. Ce nouvel exemple lève les doutes que l'on pouvait avoir sur l'existence de ce nom jusque-là unique et que j'avais exprimés précédemment (voir plus haut, p. 185).

<sup>2. «</sup> Ihren Bruder ». La transcription a אחוהר, mais le fac-similé ne porte

<sup>3.</sup> Zeitschr. DMG., 1877, p. 100.

<sup>4.</sup> Id., 1887, p. 70).

[Mala] zóhlo et Tóza  $\Theta$  auciez, semblant ainsi nettement indiquer deux personnalités distinctes. Mais je me demande si le rédacteur de la partie grecque n'a pas été arrêté et embarrassé par la difficulté de faire correspondre l'entité masculine du gad, personnification du dieu Malakbel, à l'équivalent grec de ce gad qui, d'après les conceptions helléniques, est une entité spécifiquement féminine, la Tychè. D'où, peut-être le trouble dans la construction. Ce trouble se révèle, d'autre part, par une singularité grammaticale dont jusqu'ici on n'est pas parvenu à rendre un compte satisfaisant : la forme  $\Theta$  auciez, alors qu'on attend un génitif. Quoi qu'on fasse, il me paraît impossible de voir là un génitif; strictement, ce ne peut être qu'un nominatif, et le nominatif d'un adjectif (faisant  $c_5$  aux deux genres)', de sorte que l'expression signifierait littéralement : « Tychè Thaimeienne ».

- P. 18. Les lectures κετα, Γαρέα, au lieu de κετα, Γαβέα, ont déjà été proposées par moi<sup>a</sup>.
- P. 19. Même observation pour la lecture de plusieurs passages de Vog. 16 ³. Il n'y avait certainement pas, à la fin, σὸν τῷ Τυ[χ]χίω ni [κ]τ[κ].
- P. 22. Même observation pour l'interprétation de Vog. 67', précisant le premier essai de l'auteur.
- P. 25 (Vog. 93). Je possède l'estampage de l'inscription; les rech sont pointés; à la fin je lis ਜਾਜ, au lieu de ਜਾਜ.
- P. 30 (Mordt. n° 9); ll. 3-4, peut-être à lire (סעי על [חיוהי] פעי על [חיוהי])?
- P. 32 (Mordt. 19); la restitution : ע]לתא דה [ביו]דא גדיא, n'est pas très satisfaisante, avec le verbe פודא qui aurait pour régime « cet autel ». Je serais plutôt tenté de restituer : עולתא דה [עב]ד אגר?א (מ a fait cet autel Agr..a ». Les copies de M. Mordtmann père sont si

<sup>1.</sup> Avec la préoccupation de mettre en relief le caractère masculin du gad.

<sup>2.</sup> Voir ci-dessus, p. 170.

<sup>3.</sup> Clermont-Ganneau, Étwies d'archéologie orientale, vol. II, p. 103. M. Mordtmann le constate lui-même dans ses Nachträge.

<sup>4.</sup> Voir, ci-dessus, pp. 52 et 176.

<sup>5.</sup> Ou די עבד.

défectueuses qu'on peut se demander si son yod ne serait pas le débris d'un phé plus ou moins bien conservé; auquel cas, nous aurions אַבְּרַבָּא, « Agrippa », transcription intéressante que nous n'avons pas encore rencontrée, mais qui a certainement dû exister en palmyrénien ¹.

P. 50. — Le prétendu mois de Dagon, dont Chwolson aurait « démontré » l'existence, ne représente certainement pas le mois de Juillet-Panemos; je crois avoir définitivement établi \* que ce dernier mois correspondait, dans le calendrier de Palmyre, à Qinian. Nous avons donc maintenant les douze mois au complet. Par suite, Chwolson me paraît avoir pris pour argent comptant une copie défectueuse, et son דבון doit, selon toute vraisemblance, être tout bonnement rétabli en כבון, conformément à la tacite et judicieuse correction de M. de Vogüé (n° 30 a).

Je profite de l'occasion pour constater que la correction que j'ai proposée plus haut (p. 159): \( \pi \) \( \pi \)

## § 44. Inscription grecque d'Édesse.

M. Sachau a publié une inscription d'Édesse, en grec extrêmement barbare, ainsi conçue<sup>5</sup>:

<sup>1.</sup> Elle existait, par exemple. dans l'inscription bilingue que j'ai étudiée plus haut (p. 157), mais elle est détruite. Même accident à la bilingue Vog., nº 16.

<sup>2.</sup> Voir plus haut, p. 202 et suiv.

<sup>3.</sup> ZDMG., XXXVI, p. 664.

<sup>4.</sup> Handbuch, p. 366 (s. v.).

<sup>5.</sup> Zeitschrift der d. morgenl. Gesellsch., XXXVI, p. 166. Cf. le fac-similé, pl. I, n° 9.

# EIC⊟E□CKE AXPICTOCA + AMEACKA□↑MΘA+ AΔEΛΦΑС�€ΦΗΚΑΝΤ℡Τ Ο↑ΤΑΜΝΗΜΙΑΝΤ℡ΫΕΝ + ₩ΑΥΤΟΕΑCΚΛΗΠΙΕΜΑ⊟Α+

Toutes les lettres sont matériellement certaines, sauf la troisième avant-dernière de la cinquième ligne, qui est défigurée par une cassure. M. Sachau a bien reconnu çà et là plusieurs mots et noms propres qui sont évidents, mais d'autres sont demeurés encore inexpliqués. Je serais tenté de couper un peu autrement qu'il ne l'a fait dans sa transcription, et de lire ainsi:

Εις Θεος κε α. Χριστος α. — Αμεας κ(κί) Αουμθα αδελφας εφηκάν τουτα μνημιάν τω ?ενώ αυτος Ασκληπις Μαθα.

La formule εἶς Θεὸς καὶ Χριστός, « un seul Dieu et le Christ », est bien connue et fréquente dans l'épigraphie grecque de Syrie 1. Je doute que le mot XPICTOC, accosté des deux A, soit à interpréter par els Xpistòs els; la formule, à cet état, serait tout à fait insolite. Peut-être faut-il comprendre : κ(κ) (έ) Χριστὸς κ(όπου), comme dans une inscription de Dâna' (Antiochène)? En tout cas, je crois qu'à plusieurs reprises, les alpha de notre inscription représentent des omicron; l'échange de ces deux voyelles est un phénomène courant dans l'épigraphie gréco-syrienne et paraît correspondre aux habitudes phonétiques des populations indigènes qui parlaient des dialectes araméens. Cette observation est de nature à rendre compte de diverses singularités de notre inscription et à y faire un peu de lumière; en effet, en vertu de cette règle, x=0, nous sommes autorisés à considérer adelous = adelous τουτα =τούτο, μνημιαν = μνημίον (= μνημείον). Ces deux dernières corrections nous débarrassent de l'interprétation bien peu satisfaisante de M. Sachau : ταῦτα (τὰ) μνημεῖα, avec un pluriel tout à

<sup>1.</sup> Voir l'étude spéciale que j'en ai faite dans mes Rapports sur une mission en Palestine et en Phénicie (1881), p. 21 et suiv,

<sup>2.</sup> Waddington, op. c., nº 2689,

fait improbable, suivi d'un groupe qui demeurait absolument inexplicable :  $NT\omega$ ? EN $\omega$ . De cette façon l'inscription se tiendrait à peu près sur ses pieds, bien entendu avec des solécismes et des barbarismes qui ne sont pas faits pour surprendre dans une langue aussi déformée :

« Un seul Dieu et son Christ! — Ameas et Aoumtha (?) (son) frère (ou sa sœur?) ont élevé ce tombeau à leur... Asclepios Ma(t)tha. »

Pour la forme du nom propre Auzas, il faut, cela va de soi, tenir compte encore de la possibilité, indiquée ci-dessus, de a=c. A la troisième ligne, je crois préférable et plus conforme à l'usage épigraphique d'isoler le K pour en faire l'abréviation de zzi, au lieu de restituer xx(i), comme l'a fait M. Sachau; l'alpha, rendu ainsi disponible, serait alors à reporter au nom propre suivant, qui prendrait une physionomie nouvelle et pourrait peut-être, à cet état, se prêter à de meilleurs rapprochements avec l'onomastique araméenne. Εςημαν, pour ἔθημαν, si c'est réellement le résultat d'un fait phonétique et non d'une faute graphique, serait intéressant pour l'histoire de la transformation du θ en φ (cf. 'Αθαγάσιος = Afanasios, etc.). Quant à ? ενω, je soupçonne que c'est un mot indiquant la relation, de parenté ou autre, existant entre le défunt Asclépios et les auteurs du monument; mais je ne vois pas pour le moment, je l'avoue, comment le restituer d'une manière quelque peu plausible. Αὐτός pourrait être pour αὐτῶν et ᾿Ασκλήπι(ο)ς pour 'Λσκληπίω; à moins qu'on ne préfère admettre l'emploi d'une tournure tant soit peu insolite : « il (est) », c'est-à-dire « qui est Asclépios, fils de Ma(t)tha. ».

#### § 45.

### La relation du voyage du sultan Qâït-bây en Syrie.

Le 14 avril 1477, le sultan mamlouk Qâït-bây partit du Caire, pour faire une grande tournée d'inspection jusqu'à l'Euphrate,

1. Le père? τέ[ν]νω αὐτο(ῦ) ne cadrerait guère avec le contexte.

probablement en vue du conflit imminent avec le sultan ottoman Bajazet II, conflit qui éclata un peu plus tard.

Moudjîr ed-Dîn ' mentionne succinctement ce voyage. Il en existe une relation détaillée, faite par une des personnes de la suite même du sultan, qui l'avait accompagné dans la plus grande partie de son voyage. M. Lanzone a publié, il y a quelques années, le texte arabe autographié de cette relation, sans traduction et sans commentaire. Il s'est borné, dans une courte introduction à présenter quelques renseignements historiques sur le règne du sultan Qâït-bày et il a laissé complètement de côté les données géographiques qui constituent à peu près la seule valeur de ce petit opuscule.

M. Gildemeister a examiné à ce dernier point de vue le document publié par M. Lanzone et en a fait l'objet de bonnes observations. Toutefois, dans cette étude très concise, il a négligé quelques points qui méritent d'ètre examinés.

L'auteur de la relation, qui devait être un fonctionnaire de la cour, ne rejoignit son maître qu'un peu plus tard, alors que le sultan et sa suite étaient déjà arrivés à El-Mounié, au-dessous de Safed (p. 4). El-Mounié, dont le nom est vocalisé à tort dans le manuscrit El-Mounayia, doit être, malgré les réserves de M. Gildemeister, certainement identifiée avec Khân Miniè, ou Moŭniè, sur les bords mèmes du lac de Tibériade.

L'auteur ne décrit pas en détail l'itinéraire du Caire à El-Mounié. Il se contente de dire que lui et ses compagnons passèrent par Gaza et visitèrent en route les sanctuaires de Selmân el-Fâ-

<sup>1.</sup> Moudjir ed-Din, El-ouns el-djelil, texte arabe du Caire, p. 651.

<sup>2.</sup> R. V. Lanzone, Viaggio in Palestina e Soria di Kaid Ba, XVIII sultano della II dinastia mamelucca, fatto nel 1477. Testo arabo. Torino, 1878.

<sup>3.</sup> Zeitschrift des deutschen Palaestina-Vereins, III, p. 246-249.

<sup>4.</sup> Cf. p. 35, dans l'itinéraire du retour; là, le nom est écrit المنيه, avec une vocalisation meilleure pour la première syllabe.

<sup>5.</sup> Sur les origines de Khân Minié, voir les explications données un peu plus tard par Gildemeister, même Zeitschrift, IV, p. 194 sq. Un plan détaillé de la localité et des parages environnants a été publiée dans l'Echo franciscain d'Orient, juillet 1899, p. 120.

resy et de Cheîkh Ibrahîm El-Matouly (sic) à Soudoùd, ainsi que celui de Abou Horeîra à Yebnâ:

Le sanctuaire d'Abou Horeîra à Yehna est bien connu¹. Les deux autres, ceux de Soudoùd (=S'doùd, Es'doùd) existent encore aujourd'hui, dans ce village représentant l'Achdod biblique, en grec Azote; ce sont les deux koubbé de Soliman el-Farsi et de Ibrahim el-Matbouli, comme les appelle Guérin¹. Le premier nom est un peu écorché; le second semble être exactement noté³ et il nous montre que la leçon de notre manuscrit doit être corrigée en line.

De là, le sultan se rend en droiture à Baalbek, en restant à l'ouest du haut Jourdain et du lac de Hoùlé et en laissant de côté Damas, réservée pour le retour. L'auteur, habitué aux commodités de la circulation sur le terrain plat de l'Égypte, ne tarit pas, là et tout le long de son récit, sur les difficultés des routes syriennes, difficultés qui, plus tard, seront encore augmentées par le mauvais temps. Cette marche à grande vitesse semble avoir été réellement très dure, car plusieurs des personnages de la suite succombèrent sur divers points du parcours, et le sultan lui-mème fut assez gravement malade. Les localités successivement mentionnées sont:

Le Djoubb Sidna Yousef, « la citerne de notre seigneur Joseph », aujourd'hui Khân Djoubb Yousef', à 6 kilomètres au nord de Khân Mounié; ce détail, à lui seul, suffirait pour assurer l'identité de cette dernière localité avec El-Mounié. Le sultan semble n'avoir pas touché Safed, dont le naib s'était porté à sa rencontre et qu'il visitera seulement au retour.

i. Voir mes Archaeological Researches in Palestine, vol. II, pp. 167, 168.

<sup>2.</sup> Judée, II, p. 71.

<sup>3.</sup> Cf. Palestine Exploration Fund, Name lists, p. 273.

<sup>4.</sup> M. Gildemeister traduit, par inadvertance, Jakobsbrunnen.

L'étape de ce jour finit à El-Mouleiha, où l'on passe la nuit. Il est difficile de ne pas y reconnaître, avec M. Gildemeister, El-Mellàha, sur la rive nord-ouest du lac de Hoûlé '. L'étape totale (25 kil. environ) obtenue ainsi n'a rien d'excessif. La différence de vocalisation dans le toponyme peut s'expliquer par le phénomème phonétique de l'imâlé syrienne (a = e, e). Cette forme particulière est déjà connue de Guillaume de Tyr (XVIII, 13) qui donne au lac de Hoûlé le nom de « Lacus Meleha ».

La route entre cette étape et Baalbek est très succinctement décrite. Elle passe par le Oudd et-Taim, appelé aussi la vallée de 'Aîn et-Toût, « la source des mûriers », à cause des grandes plantations de mûriers pour l'élevage des vers à soie; c'est la vallée du Nahr el-Hasbâni qui, aujourd'hui encore, porte le même nom, Ouâd et-Teîm. L'auteur y mentionne, chemin faisant, le beau khân que le sultan avait donné ordre d'y construire pour les besoins des voyageurs et des habitants; ce doit être le Soûq el-Khân, sur le bord même du Hasbâni, entre El-Djedeîdé et Hasbeiya 2.

Les deux seules étapes nommées avant Baalbek sont :

I° Le pont de Zeînoûn (aujourd'hui Deir Zeînoùn), dans les Beqâ' (la plaine vulgairement dite de la Beka), « du Haurân ». Par cette dernière expression l'auteur entend peut-ètre désigner la partie méridionale de cette vaste et fameuse plaine qui, en réalité, s'étend au nord jusqu'à l'ouest de Baalbek, et même jusqu'à la hauteur de Homs, d'après la conception des anciens géographes arabes³. Je ne sais au juste ce que représentent les localités (amâ-kin) des « sept Qalâbât » dont parle, à ce propos, notre itinéraire. Peut-être cette dénomination fait-elle allusion aux résultats du desséchement de la Bohairat el-Beqâ, entrepris, plus d'un siècle auparavant, par l'émir Doungouz, desséchement qui transforma

3. Yaqout, Mo'diem, I, p. 699.

<sup>1.</sup> Les cartes actuelles marquent 'Aîn et Tell el-Melliiha au nord-ouest du lac. Berggren (Guide français-arabe vulyaire, p. 493) dit, au contraire, que c'est le rivage sud-ouest qui est appelé Melaha.

<sup>2.</sup> Le khân est aujourd'hui ruiné; il s'y tient encore un grand marché tous les mardis Robinson, Later biblical researches, p. 376). On y trouvera peutêtre, en cherchant bien, quelque tarikh confirmant l'identification que je propose.

en une plaine cultivée et couverte de villages le grand marais qui s'étendait au fond de la Beqâ', entre 'Aîn el-Djarr ('Andjarr) et Karak Noùh'.

2° Le « Karak de notre seigneur Noé » avec le maqâm du patriarche contenant son tombeau long de 60 coudées, est le Karak Noûh actuel.

Il n'est pas sans intérêt de comparer l'itinéraire de Qâït-bây entre le lac de Tibériade et Baalbek à la route inverse, décrite par Qodâma:

« Le chemin de Baalbek à Tabaryya (Tibériade) s'appelle chemin des sentiers. On va de Baalbek à 'Aïn al-Djarr, 20 milles; al-Kar'oun, station au fond de la vallée, 15 milles; de là, en passant par le village de al-'Iyoun, à Kafarlailâ, 20 milles; Tabaryya, 15 milles. Sur ce chemin se trouve Djobb Yousof (le puits de Joseph)<sup>2</sup>. »

Le nom de la seconde étape est écrit dans les manuscrits فرعون et قرعون; nul doute qu'il faille adopter قرعون; c'est aujourd'hui, Qera'oun, à une quinzaine de kilomètres dans le nordouest de Racheiya. Al-Tyoùn doit être dans le Merdj 'Aiyoûn, soit à Tell Dibbîn, soit à quelque autre position de ce territoire. Quant à Kafarlaild, كفرللي, je suis bien tenté de corriger ليلي en

<sup>1.</sup> Abou'l-Feda, Géographie, II, A, p. 49 (notej. Cette bohaire de la Beqû, cet immense lac marécageux, qui barrait ainsi la vallée du Litani, serait-elle, par hasard, le témoin géologique de la vaste limnè qui, selon Polybe (V, 46, 61) faisait suite à la plaine de Marsyas, et au bord de laquelle se trouvait la localité de Gerrha? Entre Gerrha et le lac, il n'y avait qu'un étroit passage, nous dit l'historien grec, et, sur le bord opposé, faisant en quelque sorte pendant à Gerrha, se trouvait la localité qu'il appelle Brochoi. J'inclinerais, pour ma part, à reconnaître dans Gherra la transcription très exacte du nom de ('Aîn el-)Djarr. Quant à Brochoi, ne serait-ce pas Karak (Karak Noûh)? Il est frappant de voir, si l'on se place à ce point de vue, qu'on obtiendrait ainsi deux points correspondant précisément aux deux points qui, pour Aboul-Féda, marquent les limites de la largeur du lac. Dans ce cas, on pourrait se demander si la leçon de Polybe, Βρόχοι, ne serait pas à rétablir en Κρόχοι, transcription satisfaisante de געל, La confusion de B et de K serait très paléographique; d'autre part, elle aurait pu être favorisée par la préoccupation d'obtenir ainsi un mot ayant une bonne apparence hellénique, βρόχοι, « lacets, courroies », et symétrique, pour le sens, de Γέρβα, considéré comme étant γέρβα, « boucliers ».

<sup>2.</sup> De Goeje, Biblioth. Geogr. Arab., VI, p. 166 (p. 219 du texte arabej.

et d'y reconnaître Kefr Kila, à 6 1/2 kilomètres au nord de Hoùnîn; position et distance concordent bien '.

De Baalbek le sultan, après avoir expédié directement les bagages et leurs conducteurs sur Antioche, se rend à Tripoli en passant par El-Lamoûnè, El-Hadath, localités bien connues, et Kefr Qâhir (قاهم) qu'il faut identifier, comme l'a bien vu M. Gildemeister, avec le Qasr Qâhil des listes de Robinson<sup>2</sup>. J'inclinerais à y retrouver le Kafrahael des Croisés<sup>2</sup>, non identifié encore.

De Tripoli, le sultan suit la côte jusqu'à Lattakié. Il trouve, d'abord, à environ un berîd (une étape) de Tripoli, le pont d'Ar-

1. Ordnance Survey, Map. II, Qb. Les Name Lists orthographient  $\lambda i$ , mais le texte de Qodâma semble indiquer que c'est un i long et non un i bref entre le  $k \acute{a} f$  et le  $l \acute{a} m$ .

2. Probablement le Fergahel de Berggren (op. c., p. 477), des environs im-

médiats de Tripoli (coquille pour Kfer Qdhel?).

3. Delaville Le Roulx, Archives de l'Ordre de Saint-Jean, p. 197; id., Cartu-

laire général, II, p. 868.

Kafrahael pourrait être une transcription de Kafr Qahel, avec le q élidé à la mode syrienne: Kafr 'ahel. Peut-ètre avons-nous une autre transcription approximative du même nom dans le casal Casaracel (à lire Cafaracel) du comté de Tripoli, d'après l'Inventaire de Jean Raybaud (édit. Delaville Le Roulx, nº 168).

Dans le même groupe figure un casal de Boutourafig que l'en a proposé d'identifier avec Bturrân; cela ne me paraît pas démontré. Je rapprocherais plutôt de ce nom celui d'un village des environs de Tripoli que mentionne Berggren (op. c., p. 477) sous la forme Betouratidj, malheureusement sans en indiquer la position exacte. Les deux noms présentent une ressemblance frappante; reste à savoir si le t pour f est le résultat d'une coquille d'impression dans l'ouvrage de Berggren (il en est criblé), ou bien, au contraire, s'il faut lire dans le document médiéval un t au lieu d'un f (confusion très paléographique). Je soupçonne que c'est le Turtej que, seule des cartes que j'ai à ma disposition, porte celle de van de Velde.

C'est ce même nom de Boutourafig que je propose de reconnaître dans celui du casal Botrafis, mentionné dans l'Inventuire de Jean Raybaud (op. c., nº 332). Les conditions des deux actes sont telles que, malgré la curieuse divergence des deux transcriptions, il ne saurait y avoir le moindre doute sur l'identité du casal.

En résumé, les formes modernes Betouratidj et Tartej, enregistrées, d'une façon indépendante, par Berggren et par van de Velde, se contrôlent et se confirment l'une l'autre; on sait que, dans les dialectes libanais surtout, l'élément formatif beit, au commencement des noms de lieux, pent s'apocoper en bt, b, t: Tartej (Tartedj) doit correspondre à Bitartedj, Betartedj, ce qui nous amène facilement à Betouratidj. Il resulterait de là que les graphies des deux documents des Croisades seraient à rétablir : Boutourafig en Boutouratig et Botrafis en Botratig.

toùsid ('Oçθωzίz) sur le Nahr el-Barîd, avec un khân ¹. Puis, Antarsoùs, El-Marqab, Bâniâs et Djebelè, où il va faire ses dévotions au sanctuaire de notre seigneur le cheikh Ibrahîm ben Adham (κλη) ²· Quelques détails curieux sur les édifices de Lattakié, le port et un moulin à vent, construit sur le modèle de ceux des Francs, par un habitant revenu de captivité ³. De là, à Antioche par Qourachiyè ¹ (aux confins de la province de Tripoli), entourée par plusieurs replis du fleuve; le pont de Ech-Choughr, sur l'Oronte, d'où partent diverses routes allant à Alep, Antioche et autres lieux; Ed-Derkoûch, dont le sultan donne ordre de réparer le pont ruiné (près de là est Qousaîr el-Akràd) ⁵.

Antioche; brève et assez intéressante description de la ville. Sanctuaire de notre seigneur Habîb en-Naddjâr <sup>6</sup>.

En quittant Antioche, le sultan passe au-dessous de Baghrâs', après avoir traversé le pont. Là, il se détache de son escorte (بنفسه الشريفة), pour faire une pointe de reconnaissance de cette forteresse à une autre forteresse; ici, il y a visiblement dans le texte un nom sauté, celui de cette seconde forteresse (الى القلمة...). Il s'agit peut-être de la forteresse de Dâr Besak ou Deîr Bessâk, le Trapessac des Croisés, qui se trouvait dans ces parages\*. Un peu plus haut, l'auteur avait déjà parlé incidemment de Baghrâs, en même temps que du Bâb el-Moulk, « porte du

<sup>1.</sup> Marqué, sur la carte de van de Velde, sur la rive droite du fleuve.

<sup>2.</sup> Aboul-Féda, II, B, p. 33; Ibn Batoûta, I, pp. 173-176.

<sup>3.</sup> Il dira, plus loin (p. 17), que depuis Lattakié jusqu'à l'Euphrate, la langue deminante des populations est le turc.

<sup>4.</sup> La Crusia de Maundrell (Wright, Early travels, p. 388)? Le nom me paraît s'être conserve dans celui du Khân el-Qurchiyê (carte de Hartmann, Zeitschr. d. d. Pal.-Ver., XIV, pl. 6).

<sup>5.</sup> Cf. les noms des districts voisins, appelés encore aujourd'hui Djebel el-Qousair, et Djebel el-Akrád.

<sup>6.</sup> Le manuscrit écrit le nom fautivement Sur la curieuse légende de ce saint personnage vénéré à Antioche, voir les témoignages des anciens auteurs arabes dans Le Strange, Palestine under the Moslems, pp. 375-377.

<sup>7.</sup> Estropie en بغراس, au lieu de بغراس, ou بغراس; le Gaston des Croisés.

<sup>8.</sup> Et plus loin d'Antioche que Bagrhâs (Hist. Crois. ar., IV, p. 377).

royaume », par lequel il faut peut-être entendre le défilé de l'Amanus, les Pvlae Syriae, à Beilân, qui commande, en effet, comme il le dit, la route menant à Mopsueste, Tarsoùs, etc., c'est-à-dire le passage de la Syrie à l'Asie Mineure. Entre temps, il avait expédié directement les bagages d'Antioche à Alep. Après cette pointe, il se rabat vers Yaghra (écrit fautivement Boughra), à « l'extrémité (septentrionale) de la plaine du 'Amq », formant le bassin du grand lac d'Antioche. Il traverse le pont Es-Soultâni, ayant Yaghrâ à sa droite; il donne l'ordre de réparer à Yaghrâ la forteresse et le pont qui, construits par Sultan Inàl, étaient dans un état de délabrement complet. Le gros de son escorte (العسكر) l'avait devancé à El-Ouitâq 2, localité extrêmement malsaine située sur une rivière, dans un bas-fond entre les montagnes. Après une marche longue et pénible par des chemins presque impraticables, il atteint le Ouâdi Ifrîn. De là, il pousse jusqu'à El-Qastal (القصطل) auprès de 'Azâz, où les autorités civiles et religieuses d'Alep viennent se présenter à lui. Il ne garde avec lui que les émirs et continue sa route en passant par le Merdi Dâbigh (Dâbeq, avec la prononciation bédouine), la rivière du Qoueiq et Zaghzaghir (زغن غبر) pour toucher à 'Ain-Tab (sanctuaire d'El-Ghazzâli et de son frère). De là, il va à El-Bìré et, enfin à Qal'at el-Mouslimin, autrement dite Qal'at er-Roûm, sur l'Euphrate, objectif de son expédition. Cet objectif atteint, il rebrousse chemin pour aller gagner Alep, via Es-Sâdjoûr.

Itinéraire d'Alep à Damas :

- le maqâm de Sa'd el-Ansâri;
- Khân Toûmân:

<sup>1.</sup> M. Gildemeister me paraît s'être mépris sur le sens du passage, en supposant qu'il s'agit des bagages; ceux-ci avaient été expédiès préalablement à Alep, et suivaient un itinéraire tout différent de celui du sultan dont l'objectif immédiat n'était pas Alep, mais 'Aîn-Tâb, dans le nord-ouest. Ces 'askar ne sauraient être autre chose que le gros de l'escorte, dont le sultan s'était séparé à Baghràs pour faire la pointe dont j'ai parlé.

<sup>.</sup> **الوطاق** . 2.

- Sermain (Sermîn);
- Khân Mandjak<sup>1</sup>, peut-être celui appelé aujourd'hui Khân Sebil, entre Sermîn et Ma'arrat en-No'mân. Son nom doit avoir pour origine celui de Mandjak, ou Mondjok, vice-roi de Syrie, vers l'an 760 de l'hégire <sup>2</sup>, qui fonda un autre khân à Hasiâ, dont il est question un peu plus bas (p. 26). L'auteur signale en cet endroit le tombeau (?) de Ech-Chibl (?) <sup>3</sup> le maudit qui, dit-on, a tué notre seigneur Hoseîn;
- Ma'arrat en-No'mân, où se trouvent les sanctuaires de Seth ou de Josué\*;
- Khân Chakhou (شخو), évidemment Khân Cheîkhoûn, au sud de Ma'arrat en-No mân.
- Hamâh: dans le voisinage, le maqûm de Zeîn el-'Abidîn , père de Sittna Nefîsè, pour la réparation duquel le sultan alloue une somme de mille dinars;
  - Homs; maqâm de Khâled ben El-Oualîd;
  - Hasiâ 6, avec un khân fondé par (l'émîr) Mandjak ou Mondojk;
  - Qâra (قار, sic) 7;
  - En-Nebk;
- Et-Qouteîfè (vocalisé القطيفة, ouaqouf du bîmûrestan, ou hôpital, de Damas;
- 1. Bien que mentionné après Ma'arrat en-No'man, il semble l'être rétrospectivement et avoir été situé entre Sermin et cette dernière ville.
  - 2. Cf. Moudjir ed-Dîn, El-Ouns, p. 389, et Maqrizi, Khitat, II, p. 323.
- 3. Bien que se nom de Khán Sebil semble devoir s'expliquer tout simplement par عن السبيل, on peut se demander s'il n'aurait pas quelque rapport avec Ech-Chibl. Le texte porte يقبر الشبل اللعين (sic). بقر الشبل اللعين serait-il une altération de Chemr?
  - 4. Pour le tombeau de Josué à Ma'arrat en-No man, cf. Yaqout, IV, p. 574.
- 5. Le Djebel Zeîn el-'Abidin, dans le nord et près de llamâ. Cf. Burckhardt, ap. Ritter, Erdkunde, 17, II, p. 1045.
- 6. Le texte porte fautivement ; à corriger , car il ne saurait s'agir de Djousyé, qui est en dehors de la route directe.
- 7. ide Khalil edh-Dhàhery (Kechf, texte arabe, édit. Ravaisse, p. 117), relais de la poste aux pigeons, entre Baalbek et Homs, et aussi relais de poste entre Damas et Homs (ib., p. 119). Cf. Ibn Khordâdbeh (p. 56) édit. de Goeje)

- El-Qouseîr, à un berid et demi de Damas.

Après un assez long séjour à Damas (du 16 Cha'ban au 10 Ramadhân), le sultan, qui avait expédié ses bagages par la voie du Haurân, part pour le Pont de Jacob, sur le haut Jourdain. Il passe par le Khân المريح, premier berîd à partir de Damas ; par Sa'sa (où il donne l'ordre de construire un khân); au-dessus, ou le long de Harfâ (من على حرفا); par El-Qonaîtrè, et arrive au Pont de Jacob sur « le fleuve qui coule de la Birket Qades » (le lac de Hoùlé). L'auteur dit qu'il y a entre Damas et ce point six berids, qui sont : 1° الرج 'sa'sa'; 3° El-Oureînibè; 4° El-Qonaîtrè; 5º Na'rân', et 6º le Pont. On remarquera que, dans la relation même du voyage, il omet de parler du berîd de Na'rân, entre El-Qonaîtrè et le Pont, et, qu'au lieu de El-Oureînibè, entre Sa'sa' et El-Qonaîtrè, il mentionne Harfà. Pour ce dernier point, M. Gildemeister paraît douter qu'il s'agisse d'une localité réelle; il me semble certain, cependant, qu'elle doit s'identifier avec la localité appelée Harfah et marquée sur la carte anglaise au 3/8 de pouce par mille, à peu près à moitié chemin entre Sa'sa' et El-Qonaîtrè, un peu au nord du tracé de la route. Droit au sud de Harfah, sur la route même, est inscrite El-Khureibeh, qui est peutêtre une déformation de El-Oureînibè; à cette localité paraît correspondre le Khân de Kereimbè, que Berggren (Guide, p. 492) signale justement entre Sa'sa' et El-Qonaîtrè, et que la carte de Robinson marque ainsi sur la route même : Khân Kereimbeh 2. Il est possible que l'écart phonétique qu'on constate avec la forme de notre auteur; الارينيه, provienne de la confusion à laquelle prête le qûf, prononcé comme un simple hamza dans les dialectes

<sup>1.</sup> Ou mieux : No ran.

<sup>2.</sup> Je pense que ce pourrait être l'espèce de fortin El-Harnbi marqué, avec un signe de doute, à l'ouest-ouest-sud de El-Khureîbeh, sur la carte de M. Stubel. Cf. plus bas, pour la forme du nom, la variante ارنية, donnée par un manuscrit de Khalîl edh-Dhâhery.

syrien et égyptien. Khalil edh-Dhahery (op. c., p. 120), décrivant le même itinéraire 'énumère quatre relais de poste : 1° إلبريج; التربية '; 4° الاربنية 'Les n° 4, 3 et 4 concordent exactement avec les n° 1, 3 et 5 de notre document. L'étape de El-Qonaîtrè est omise. Le n° 2, قلوس, remplace Sa'sa', dont la position est parfaitement connue; je ne vois pas comment l'identifier; c'est un nom à retrouver sur le terrain, terrain très insuffisamment exploré jusqu'ici. Quant au n° 1, البريج (El-Boureidj?), Khalìl nous fournit une variante intéressante, et peutêtre exacte, de la graphie incomplète du n° 1 de la relation; mais l'emplacement de la localité est également encore à retrouver.

Itinéraire du Pont de Jacob au Caire :

- Safed, où le sultan se rend après avoir dirigé ses bagages directement à El-Mounié (voir plus haut); il y visite le maqam de Cheikh Ni'ama et ordonne de réparer la forteresse ;
- Visite au maqâm de Cho'aîb (Yethro), qui était sur sa route<sup>4</sup>, en allant à :
- Kafr Kennâ Nazareth Laddjoùn Qâqoûn Djaldjoûlia Ramlé Soudoùd Gaza <sup>5</sup> Khân Yoûnès Ez-Za 'qa El-'Arîch Oumm el-Hasan Qatia El-Ghorâby (avec sebîl, citerne, mosquée, eiouân, khân) El-'Aqoùla Es-Sâlehiyè (où le sultan avait construit une mosquée) Bolbeîs El-'Akracha... Le Caire.
  - De Damas à Safed, ce qui est précisément l'itinéraire du sultan Qâit-bây.
     Variante ارية
- 3. A signaler l'arrivée à Safed, pour présenter ses hommages au sultan, de En-Nâsery (= Nâser ed-Dîn) Mohammed edh-Dhâhery en-Nechâchîby, nâdher des deux Harams de Jérusalem et d'Hébron, personnage dont Moudjîr ed-Dîn parle à plusieurs reprises (op. c., pp. 621, 626, 653).
- 4. M. Gildemeister ne veut pas que ce soit le sanctuaire fameux de Ilittin. Il a tort; car, bien que la relation ne mentionne ce point qu'après Kafr Kenna et Nazareth, elle dit expressément, d'une façon rétrospective, que le sultan l'avait traversé en se rendant à ces villes (ومّ في طرقه).
- 5. Entre autres personnages venus pour le saluer il trouve là le naib de Es-Salt (السلط, à corriger en السلط) et 'Adjloûn.

Je terminerai l'examen de cette intéressante petite relation, en y relevant l'emploi d'une expression qui vient pleinement justifier l'explication que j'avais proposée autrefois ' pour le mot « cames », de la langue franque des Croisés, en le considérant comme une transcription de l'arabe اقامات, اقامات, اقامات, اقامات, اقامات, اقامات, اقامه L'auteur y parle à plusieurs reprises de l'iqâmé qui est offerte au sultan au cours de son voyage par tel ou tel personnage. Dans deux de ces passages 'on voit nettement qu'il entend par là des provisions de bouche. dont il énumère même les principales : du sucre, du haloua, des pastèques d'été, de l'eau du Nil. L'igâmé constituait donc une véritable collation, les « viandes » de la Chronique du Templier de Tyr. On remarquera qu'ici, le mot est employé au singulier, ce qui justifie pleinement la transcription médiévale « came », et supplée au silence des lexiques que j'avais signalée en ce qui concerne l'emploi du singulier dans cette acception.

## § 46.

# Itinéraire d'un pèlerin français du XIV e siècle de Damas à Naplouse.

M. Omont a fait connaître dans la Revue de l'Orient latin (III, p. 457) un intéressant fragment contenant l'itinéraire d'un pèlerin français anonyme, du xive siècle, qui décrit la route suivie par lui pour aller de Damas à Naplouse. La section de Damas au Jourdain et au lac de Tibériade mérite d'être comparée à la section correspondante de l'itinéraire de Qâït-bây que j'ai étudié dans le paragraphe précédent. L'objectif est sensiblement le même, mais il semble que la voie choisie soit différente.

1. Études d'archéologie orientale, vol. I, p. 144. Cf. Recueil, vol. II, p. 239. 2. P. 24: الله المن المقر السيفى الامير يشبك الدوادار الكبير اهم الله : et, plus bas, mème ; تعالى نصرته وهى سكّر وحلوى وبطيخ صيفى وما من النبل page : وحضر بها احد ابن طُفيش شيخ نوى وصحبته اقامة وبطيخ وغيره : page

Débarqué à Beyrouth, notre pèlerin se rend en droiture à Damas où il arrive le 22 février 1383 (1382, vieux style). Il en repart le 24 et marque ainsi ses étapes:

- 1° 24 février : au *Pont*, péage de 5 4/2 « drans » (dirhems); couche à *Melinha*;
- 2° 25 février : au *Prat*, péage de 5 dirhems; dort au *Filz* ( « al Filz »), et y paie pour « treuage », 2 dirhems;
- 3° 26 février: passe par le val de Galilée et paie au Pont 3 dirhems; passe par les bains de Vertu « chaus comme feu et sales » se jetant dans le lac de Tibériade; va à l'église de Saint-André, où eut lieu le miracle de la multiplication des cinq pains d'orge et des deux poissons; au lac de Tibériade; à la ville de Tibériade où il s'arrête et paie 3 dirhems;
- 4° 27 février : va au *mont Thabor* et paie 1 dirhem; à *Nazareth*, où il paie 32 dirhems, dont 20 pour cette ville et 12 pour un château de *Cafaca*;
- 5° 28 février: va à *Guini* (Djenîn), où il paie 12 dirhems, et (en plus?) 9 dirhems qu'on lui a extorqués « je ne sçay pour quoy », ajoute-t-il.
- 6° 1° mars : va au lieu où fut « decolé » saint Jean-Baptiste (Sébaste), et de là à *Naplouse* où il paie 3 1/2 dirhems...

Là, s'arrête le fragment, malheureusement.

La dernière section de l'itinéraire comprise entre Tibériade et Naplouse n'offre pas de difficulté. Seul, un point peut prêter à quelque doute; c'est celui du « chastel » de Cafaca. M. Omont l'identifie avec Kefr Kenna, au nord-est de Nazareth. Peut-être a-t-il raison. On peut trouver, toutefois, que Kefr Kenna est bien en dehors de la route; l'on ne s'explique guère un pareil détour, à moins d'admettre que ses guides le lui aient fait faire pour avoir l'occasion de le faire rançonner une fois de plus. On pourrait se demander s'il ne s'agirait pas plutôt de Kefr Sabt ou de Kefr Kama, par lesquels, ou à proximité desquels il avait dù

<sup>1.</sup> Remarquer la façon dont le nom est transcrit; l'emploi du gu dur pour rendre le djim semblerait indiquer que le truchement de notre pèlerin était d'origine égyptienne.

passer en allant de Tibériade au Thabor, ou bien de  $Iks\hat{a}l$ , qui est justement entre le Thabor et Nazareth.

La partie de l'itinéraire comprise entre Damas et le Jourdain est, au contraire, très difficile à déterminer. M. Omont a proposé de reconnaître, dans le Pont du nº 1, le Pont de Jacob, et, dans Melinha, gîte d'étape situé au delà, Môh el-Hima, petit ouàdy au sud-est de Tell es-Sandjaq, dans l'est de Safed. A ce compte, notre pèlerin aurait suivi la même route que le sultan Qâît-bây près d'un siècle plus tard. Je crois que la chose est matériellement impossible. Ce premier pont atteint par notre pèlerin le jour même de son départ de Damas et avant la halte de nuit, ne saurait être le Pont de Jacob; entre Damas et celui-ci il y a au moins deux bonnes journées de marche avec une halte de nuit intermédiaire. Ce premier pont doit être, à mon avis, cherché dans les environs immédiats de Damas. Il fait penser à celui dont parle, plus d'un siècle auparavant, Jacques de Vérone', pont de pierre qui était situé à 10 milles de Damas, et où se tenaient des gardiens chargés de percevoir le péage des caravanes. Jacques de Vérone allait en sens inverse, du Jourdain à Damas. Or, avant d'arriver à ce pont, il a passé par un grand village qu'il appelle Melea et qui est situé, dit-il, à deux petites étapes (duas parvas dietas) de Damas. Le nom de Melea rappelle quelque peu celui de Melinha, et les deux petites étapes de Jacques de Vérone pourraient, à la rigueur, correspondre à une grande étape de notre pèlerin. M. Rœhricht a identifié cette Melea avec la Meleha de Guillaume de Tyr et la Mellâha de nos jours sur le bord nordouest du lac de Hoûlé. La chose ne paraît pas démontrée, attendu que cette Melea, située selon Jacques de Vérone « in capite montis Galaad et Hermon », à l'endroit où commence la Syrie Damascène, semble plutôt devoir être cherchée à l'est du bassin du Hoûlé et du Jourdain. La question est d'autant plus obscure qu'il est difficile, d'après le texte assez embrouillé de la relation de Jacques de Vérone, de savoir s'il partit, en dernier lieu, du lac

<sup>1.</sup> Rev. de l'Orient latin, III, p. 290.

de Tibériade ou bien de Banias, et même, dans cette dernière hypothèse, s'il a suivi la route septentrionale bordant le pied de l'Hermon, ou la route plus méridionale passant par 'Ofâni et allant rejoindre, à la hauteur de Khoraibè, la route ordinaire — celle suivie par le sultan Qâît-bây — de Damas au Pont de Jacob.

En tout cas, le pont où notre pèlerin a franchi le Jourdain ne saurait être que le pont du n° 3, le pont du « val de Galilée », où il n'est arrivé que le 26 février, après avoir successivement couché à Melinha et au Filz.

Cela nous donne les deux journées de marche, minimum nécessaire pour atteindre le Jourdain quand on vient de Damas. La question est de savoir quel est au juste ce pont. En somme, il y avait, et, it y a encore, trois routes principales, allant de Damas à la vallée du Jourdain, ou, plus exactement, aux trois sections du Jourdain supérieur : au nord du lac de Hoûlé (complexe d'affluents qui donnent naissance au Jourdain); au sud de ce lac; au sud du lac de Tibériade. Elles aboutissent, en procédant du nord au sud : la première à Bâniâs; la seconde au Pont de Jacob; la troisième au Djisr es-Sidd. Laquelle a prise notre pèlerin?

En faveur de la première on pourrait indiquer la grande ressemblance du nom de son gîte d'étape, le Filz, avec celui de 'Aîn Fit, au sud et tout près de Bâniâs; mais il faut remarquer que cette route est passablement plus longue que les autres, quand on a, comme notre pèlerin, Tibériade pour objectif; et puis, il serait excessif de considérer la vallée au nord du Hoûlé comme le « val de Galilée »; enfin, il serait assez surprenant que notre pèlerin fût allé coucher à la petite localité insignifiante de 'Aîn Fît de préférence à une ville de ressource telle que Bâniâs.

La seconde route serait beaucoup plus vraisemblable a priori; mais il est impossible, entre Damas et le Pont de Jacob, d'identifier avec les localités existantes une seule des étapes mentionnées par le pèlerin.

Reste la troisième, celle qui aboutit au Djisr es-Sidd, non loin du point où le Jourdain émerge du lac de Tibériade;

on est bien là « dans le val de Galilée », à la naissance du vrai Ghaur. Cette route passe par Fîq (à l'est du lac de Tibériade), où il serait bien tentant de reconnaître le Filzi de notre pèlerin. Le Prat, mentionné avant Filz, pourrait, dans ce cas, correspondre au Tell el-Faras. Resterait à retrouver, en remontant vers Damas, le premier gîte d'étape Melinha, puis le pont à péage. Le pont est peut-être celui, très important, de El-Kisoué, sur la route du Hâddi, à environ 45 kilomètres au sud de Damas; le chemin allant à Fig, via Tell-el-Faras, se détache de la route du Hâddj, à environ 6 kilomètres au sud d'El-Kisoué. En évaluant la première étape de Damas à 8 ou 9 heures, ce qui est raisonnable, et en suivant cette direction, on serait conduit à placer Melinha vers Tell-Shaqhab ou Tell-Mer'i. Ce dernier nom, je l'avoue, ne présente qu'une analogie lointaine avec celui de Melinha; il n'est pas impossible cependant qu'il s'y cache en partie.

Cette troisième route, très directe, était tout aussi usitée que les deux premières. C'est celle que décrit, entre autres Qodâma:

« La route directe: de Damas aux montagnes: du Jourdain passe par Al-Koswa, 12 milles; Djāsim, 24 milles; Afik, 24 milles; Tabaryya, 6 milles ».

Si tel a bien été l'itinéraire suivi par notre pèlerin, s'il a franchi le Jourdain non pas au Pont de Jacob mais au Djisr es-Sidd, ce n'est plus au nord, mais au sud de Tibériade entre Djisr es-Sidd et cette ville, qu'il faut chercher les « Bains de Vertu » et

<sup>1.</sup> Peut-être prononcé Fi (comme « fils »). Or, Fiq se prononce Fi', avec l'élimination du q si fréquente en Syrie, et aussi en Égypte (j'ai relevé plus haut un indice tendant à faire croire que le truchement de notre pèlerin devait être d'origine égyptienne).

<sup>2.</sup> De Goeje, op. c., vol. VI, p. 167 (p. 219 du texte arabe).

<sup>.</sup>الطريق المستقيم .3

<sup>4.</sup> Le texte porte, en effet, جبال, « montagnes »; mais les « montagnes du Jourdain », sont invraisemblables. Je ne doute pas que la leçon primitive devait être جند, « district »; le djound el-Ordoun, ou « district du Jourdain », est une expression consacrée, qu'on retrouve plus loin (p. 188) employée par Qodàma lui-mème (cf. Yà qoûby, p. 327). Un copiste aura, d'abord, altéré graphiquement en جند en جند, puis, un autre, renchérissant sur cette première faute, on aura tiré logiquement la forme plurielle

l'église de Saint-André. Les Bains de Vertu répondraient parfaitement à la célèbre source thermale, située au sud de Tibériade, sur le bord du lac. Quant à l'église de Saint-André, surtout avec le souvenir évangélique qui y est rattaché, on pourrait la chercher du côté du Hadjar en-Nasâra (les Khamsé khoubzât, « les cinq pains »), entre Tibériade et Hittin. Cette légende a été très flottante dans ces parages; elle pouvait, à l'époque de notre pèlerin, avoir été déviée encore plus au sud. Ne voyons-nous pas déjà, un siècle plutôt, Jacques de Vérone (l. c., p. 279), placer Bethsaida, la « ville d'André » au débouché du Jourdain sortant du lac de Tibériade?

## § 47. Gezer et ses environs; nouveaux relevés.

L'Académie des Inscriptions et Belles-Lettres a bien voulu, sur ma demande, charger le P. Lagrange de faire un relevé détaillé de l'emplacement de la ville de Gezer, découvert autrefois par moi, en vue, surtout, de déterminer la position exacte des inscriptions hébraïques et grecques gravées sur le rocher et fixant la limite sacrée qui entourait la ville. Le P. Lagrange, assisté de ses excellents collaborateurs, s'est acquitté de cette tâche avec le soin qu'on était en droit d'attendre de lui, et il m'a envoyé sur le résultat de ses recherches un rapport accompagné de nombreux documents graphiques que je reproduis ci-dessous. Le tout forme, comme on le verra, un important supplément aux observations présentées plus haut (pp. 116 et suivantes) et permettra d'étudier désormais sur une base certaine les diverses questions archéologiques très importantes soulevées par les inscriptions bilingues de Gezer.

La triangulation faite au théodolite et contrôlée par des chaînages directs, rectifie sur nombre des points les données topographiques établies en 1875 par la mission anglaise des Royal Engineers.

La recherche de nouveaux textes similaires n'a pas donné de

résultat. Mais il appert d'indications recueillies de la bouche des fellâhs de la région qu'il doit en exister d'autres encore, et l'on peut conserver l'espoir de les découvrir un jour en reprenant l'exploration du terrain.

J'ai cru devoir faire figurer dans cet ensemble la vue photographique d'un ancien sépulcre très curieux, de la nécropole de 'Amouàs, dans la région de Gezer. Ce sépulcre, construit en pierres de taille et voûté en plein cintre, présente de frappantes analogies avec un ancien sépulcre juif de Lydda que j'ai étudié en détail ailleurs , et où j'ai découvert une grande épitaphe gréco-juive contenant entre autres, le nom de Alkios, identique à celui qui se lit dans les textes bilingues de Gezer.

### GEZER ET SES ENVIRONS

### Légendes des planches III. IV, V, VI.

PLANCHE III. — Tell Djezer et ses environs; plan détaillé au 1/15.000: A, B, C, D, inscriptions découvertes par M. Clermont-Ganneau en 1874 et 1881; E, inscription découverte par le P. Lagrange en 1898.

PLANCHE IV. — N°s 1, 2, 3: coupes H-A, E-A et H-E (voir diagramme n° 4); N° 4, diagramme d'ensemble : lignes d'orientation. Les inscriptions A, C, D forment un alignement sud-ouest, nord-ouest = 32°/160°, sur 510 mètres environ de longueur. Cet alignement semble prolongé au nord-ouest par un texte vu jadis par Cheikh Ahmed Hamdallah, de Qoubàb, mais que lui-mème n'a pu retrouver (il était, dit-il, à fleur de sol et ressemblait au texte C); peut-être est-ce celui signalé par M. le Dr Chaplin aux ingénieurs de Survey (Palest. Expl. Fund, Quart. Stat., p. 75-76), et dont on ne voit pas très exactement la situation. La position hypothétique en est indiquée, sur la planche III, par un point d'interrogation, à environ 300 mètres au nord-ouest de l'inscription D;

Nº 5, inscription D; dessin du P. Delau;

Nº 6, inscription C; hauteur moyenne des lettres 0<sup>m</sup>,18, longueur totale 0<sup>m</sup>,90. Le texte paraît avoir été gravé dans l'angle d'un pressoir brisé; en tout cas, la façon dont le bloc de rocher est cassé montre qu'il ne présente aucune forme de cartouche et qu'il n'a pas été ainsi taillé pour recevoir l'inscription;

Nº 7, croix gravée à 100 mètres environ au nord-est de l'inscription A, sur un rocher plat, à côté d'un pressoir; elle offre les mêmes particularités de taille que les inscriptions E et C.

PLANCHE V. - Nº 1. - Vue de Tell Djezer.

1. Clermont-Ganneau, Archwological Researches in Palestine, vol. II, p. 342.

Nº 2. - Vue de l'inscription E 1.

Nº 3. - Vue d'un ancien sépulcre à 'Amouâs.

PLANCHE VI. - Nº 1. - Chapiteau de Mousa Tali'a 2.

Nº 2. - Vue de Tell Djezer (partie occidentale).

Nº 3. - Tell Djezer vu de Cheikh Dja bâs.

Nº 4. -- Stèles (?) à l'est du Ouély de Tell Djezer.

## LETTRE DU R. P. LAGRANGE A M. CLERMONT-GANNEAU Jerusalem, le 28 mars 1899,

Monsieur le Professeur.

L'Académie des Inscriptions et Belles-Lettres a bien voulu me charger, sur votre demande, d'un nouvel examen des inscriptions-limites de Gezer. Le but de notre recherche était nettement déterminé: 1° fixer d'une manière très précise la situation du texte nouvellement découvert; 2° déterminer son rapport avec le Tell Djezer d'une part, et les textes relevés par vous d'autre part; 3° essayer de calculer les deux points nord et ouest qui compléteraient le migrach; 4° rechercher de nouveaux textes.

J'ai entrepris cette étude pendant les journées du 30 et du 31 janvier, passées sur le terrain avec les PP. Vincent, Delau et Savignac. Les opérations au théodolite et les relevés sont du P. Vincent.

La localisation du texte sud eût cté facile et n'eût exigé que peu de travail, s'il n'eût été nécessaire de vérifier l'orientation du Tell donnée avec quelque divergence dans la grande carte et dans le plan spécial du Survey. Nous avons donc dû procéder à une nouvelle triangulation au théodolite. Pour abréger le travail, la base a été empruntée à l'échelle de la grande carte et choisie entre le village d'El-Latroûn et Cheikh Mousa Tali'a.

Quand le texte E (voir le diagramme) eut été rattaché à cette base, le triangle ECH a été construit par une visée directe sur le sommet de l'ouély Mohammed el-Djezary (H) et au moyen d'un jalonnement préalablement établi le long de la ligne EC. Le point C a été choisi parce que, le texte étant encore en place, il offrait encore plus de garanties comme point de fermeture. Les difficultés que nous ont créées les fellahs nous ont obligés ensuite à renoncer au jalonnement, et les deux autres lignes ont été mesurées en se dirigeant seulement à la boussole sur des repères naturels déterminés au point de départ.

En l'absence d'une chaîne d'arpentage, les mesures ont été prises au décamètre, avec les précautions voulues. Ces mesures ont complété les indications nécessaires pour donner les coupes prises sur chacun des côtés du triangle.

Voici les mesures trouvées par l'arpentage : longueur de la ligne EC, 2,225 mè-

<sup>1.</sup> En plus de la photographie d'après laquelle a été exècuté ce fac-similé, il a été pris de l'inscription E un estampage que le P. Lagrange n'a pu encore m'envoyer.

<sup>2.</sup> C'est la photographic du chapiteau dont j'avais donné plus haut (p. 124), de simples croquis.

tres; de la ligne CH, 2.210 environ (la mesure prise directement entre AH est de 2.293 mètres); de la ligne HE, 2.580 mètres.

Voici les mesures au théodolite: EC, 2.232 mètres (EA, 2.180); HE, 2.175; HA, 2.035. La mesure de la ligne EC, à l'arpentage, cadre exactement avec la longueur calculée au théodolite; pour les deux lignes HC (HA) et HE, l'écart étant un peu sensible, le plan détaillé a été dresse uniquement d'après les données du théodolite. L'écart du mètrage doit être attribué au défaut du jalonnement précis le long de ces lignes et aux nombreux accidents de terrain.

Le remplissage du plan a été fait par cheminement à la boussole, mais ce travail n'a pu être achevé entre  $Dja^*ba$ s et Abou Choucheh, car le levé assez compliqué de ce massif de collines eùt exigé un temps considérable qu'il valait mieux consacrer à l'étude des autres côtés du migrach. Nous croyions, d'ailleurs, alors que cette partie était dessinée en détail dans le plan du Survey. Pour le même motif, le croquis du village d'Abou Choucheh, tel qu'il est donné sur le plan, n'a pas été mesuré.

L'orientation du Tell est bien en réalité d'ouest en est.

La détermination des points extrêmes nord et ouest est subordonnée à la connaissance du point précis, choisi comme centre dans le tracé de la limite, ou peut-être à la disposition des murs de la ville. Cependant, à l'aide des éléments déjà acquis, il est possible d'infèrer que les points cherchés peuvent être avec l'ouély dans un rapport analogue aux points A (extrême est, à peu près certainement) à E (extrême sud, seulement probable). Des angles, calculés en conséquence, ont placé le point nord assez près d'un sentier qui va de 'Ain Yerdeh à El-Barriyeh et l'occidental dans la direction de 'Aqir. Bien que ces deux points soient au milieu des cultures, ils ne dépassent pourtant point la ligne extrême des derniers ilots de rocher à fleur de sol.

C'est là que nous avons cherché, mais il nous a été impossible de découvrir aucune inscription nouvelle. Ahmed Chattat, que vous aviez employé autrefois, a conservé le souvenir d'un texte qui serait plus à l'ouest, quoique rapproché du point D. Il l'a cherché inutilement avec le cheikh Ahmed Hamdallah, de Koubâb, qui prétendait le connaître, mais sans succès, quoique nous n'ayons épargné ni les étrennes, ni les promesses. De même à l'ouest, les fellabs ne connaissent rien, et quoique notre nombre ait facilité la division du travail, les rechers sont demeurés muets.

Comme vous aviez des photographies des points A, B et C, je me suis bornéà D, à peu près impossible à photographier, à cause de la courbure de pierre, Au point E, une distraction a été cause de l'effet lamentable que produisent deux clichés sur une plaque.

L'inscription C ne présente pas une boucle qui figure dans les Archaeological Researches. La lecture n'en demeure pas moins un mystère. Il semble, d'après

<sup>1.</sup> Accident répare depuis, par la prise d'un nouveau cliché (gravé pl. V, nº 2). — C. C.-G.

<sup>2.</sup> Vol. II, p. 229. — Comme je l'ai fait remarquer (ib., p. 258, note), cette boucle, qui figure dans le croquis de M. Lecomte, n'existe pas, en réalité, sur l'original

le mouvement des lettres, qu'il y a deux mots en sens inverse. En regardant vers l'ouest, on lit les trois lettres du milieu 773, les deux dernières ayant été ornées d'appendices, peut-être pour leur donner un sens en lisant en regardant l'est: Toutefois, la gravure est plus égale que je ne l'indique par le pointillé, qui ne doit être pris que comme une explication de ma pensée.

En constatant la distance de 2.232 mètres pour EC, j'ai été frappé de la coïncidence presque absolue avec les 4.500 coudées (?) d'Ézéchiel (xivii, 10). Ce texte a, il est vrai, un objet différent; mais aurait-il inspiré notre distance, ou aurait-il été emprunté à un usage préexistant? Tels sont, Monsieur le Professeur, les résultats de notre recherche. Ils sont moins complets que je ne l'aurais désiré. Peut-être pourrons-nous satisfaire à vos desiderata, si vous voulez bien nous les faire connattre, par une nouvelle vérification.

Veuillez agreer, etc.

Fr. M.-J. LAGRANGE, des Fr. Pr.

#### § 48.

## Création d'un fonds spécial pour l'acquisition d'antiquités.

Je crois devoir reproduire ici une lettre par laquelle j'ai saisi l'Académie des Inscriptions et Belles-Lettres d'un projet qui, sous plus d'un rapport, intéresse l'archéologie orientale.

La Commission des travaux littéraires, à l'examen de laquelle ce projet a été envoyé, a émis un avis favorable sur l'espèce qui m'a fourni le point de départ de ce projet. J'ai cédé, avec son agrément, au Cabinet des Antiques de la Bibliothèque nationale, le petit monument dont M. le D<sup>r</sup> Lortet avait bien voulu m'autoriser à disposer en vue de cette combinaison, et j'ai mis à la disposition de l'Académie la somme de deux cents francs repré-

dont j'ai exécuté dans le temps un excellent estampage. Le fac-similé que j'ai pris soin de faire graver en lace du croquis en fait foi d'ailleurs. — C. C.-G.

1. L'hypothèse est ingénieuse. mais elle me paraît difficile à concilier avec les réalités paléographiques. Après nouvel examen de mon ancien estampage, je me demande si la troisième lettre ne pourrait pas être, à la rigueur, un rech; le trait horizontal inferieur est peu profondément marque et est peut-être plus ou moins accidentel. Dans ce cas, nous serions conduits à une lecture Noul, « garde, gardien », sens qui serait assez bien en situation, car on comprend que le tracé de la limite, quelle qu'en fût, du reste, la véritable nature, ait pu être l'objet d'une surveillance de la part de postes de garde chargés de la faire respecter. — C. C.-G.

sentant le bénéfice de cette opération. Reste maintenant à trancher, pour l'avenir, la question de principe. Je me plais à espérer que notre Compagnie ne refusera pas d'entrer résolument dans la voie qui lui a été ouverte par la décision de sa Commission et dans laquelle le premier pas est fait aujourd'hui. En tout cas, je pense qu'il ne sera pas inutile de porter la question devant ceux de nos lecteurs qu'elle peut intéresser.

Paris, le 13 février 1899.

Monsieur le Président et cher confrère,

J'ai eu l'honneur de communiquer, vendredi dernier, à notre Compagnie, un sceau à légende phénicienne archaïque, recueilli en Syrie par M. le Dr Lortet, doyen de la Faculté de médecine de Lyon, qui avait bien voulu le soumettre à mon examen 1. Comme je l'ai indiqué dans ma notice, il résulte de cet examen que ce petit monument présente un intérêt exceptionnel pour l'onomastique sémitique en général, et pour l'onomastique biblique, en particulier, tant par les questions qu'il soulève que par celles qu'il résout. Il serait, en conséquence, souhaitable qu'il vînt prendre place dans nos collections publiques d'antiquités. Tel est, du reste, l'avis de notre savant confrère, M. Babelon, qui a bien voulu m'assurer que le Cabinet des Médailles et Antiques serait prêt à en faire l'acquisition moyennant une somme de 200 francs.

Sur ces entresaites, M. le Dr Lortet m'a écrit pour me dire que, puisque cette gemme me paraissait être intéressante, il se faisait un plaisir de me l'offrir. Je lui ai répondu pour le remercier de son offre gracieuse, en ajoutant, toutefois, que j'éprouvais quelque scrupule à l'accepter, vu la valeur matérielle assez considerable attribuée au petit monument. Il m'a répondu qu'il n'en persistait pas moins dans ses intentions libérales.

Dans ces conditions, ma première idée avait été de faire purement et simplement hommage du monument au Cabinet des Médailles et Antiques, au nom du Dr Lortet. Mais, à la réflexion, une autre idée m'est venue que je désirerais soumettre à notre Compagnie, tout à fait d'accord, d'ailleurs, avec le Dr Lortet, qui s'y est rallié très volontiers et m'a laissé libre d'agir à ma guise pour la réaliser, si elle est réalisable.

La voici, en deux mots:

J'ai l'honneur d'offrir à notre Compagnie, de la part de M. le Dr Lortet, le sceau en question, mais à une condition. Notre Compagnie ne formant pas de collections archéologiques, je lui demande, en même temps, de vouloir bien se dessaisir du monument en faveur du Cabinet des Médailles et Antiques, non pas à titre gracieux, mais contre le paiement de la somme de 200 francs à laquelle a été évalué l'objet. La somme touchée serait consacrée par nous à former le premier noyau d'un petit fonds dont je rêve depuis longtemps la création : un

1. Voir plus haut, § 31, p. 147.

fonds de roulement permettant à l'Académie d'ouvrir à nos missionnaires archéologues un crédit pour l'acquisition éventuelle, sur place, d'antiquités destinées à nos collections nationales, et de répondre ainsi à un besoin qui n'a pas encore reçu satisfaction. Nos Musées sont, en effet, organisés de telle façon qu'il leur est interdit par leurs règlements de procéder à des arrangements de ce genre qui, seuls, cependant, pourraient les mettre en état de lutter avantageusement contre la concurrence, chaque jour croissante, des établissements similaires de l'étranger. L'institution récente de la Caisse des Musées ne leur donne pas, à cet égard, plus de latitude; si leurs ressources s'en trouvent augmentées, il ne leur en faut toujours pas moins attendre trop souvent que la montagne vienne à eux; d'où, le double inconvénient d'acquisitions à la fois rares et chères. Ce principe des acquisitions sur place et à bon compte, par les soins de nos missionnaires scientifiques, est, pourtant, appliqué avec profit par d'autres établissements de l'État, tels que le Muséum d'Histoire naturelle.

En attendant le jour, peut être lointain, où on se décidera à l'étendre au recrutement de nos collections archéologiques, j'estime qu'il y aurait quelque chose à faire dans ce sens et je me demande s'il n'appartiendrait pas à l'Académie de suppléer, dans certains cas, au manque forcé d'initiative de la part de l'État.

J'ai déjà obtenu de notre Compagnie, — qu'il me soit permis de le rappeler, — qu'elle voulût bien tenter cette expérience, et, dans plusieurs circonstances, celle-ci a parfaitement réussi. C'est grâce à elle, par exemple, que nous avons pu, dans ces dernières années, assurer au Louvre, paralysé par l'étroitesse de ses règlements, la possession de monuments de premier ordre : les stèles araméennes de Neirab, un riche mobilier funéraire archaïque de Crète, le cippe nabatéen de D'meîr, la grande inscription phénicienne de Larnaka.

Dans ces diverses négociations, l'Académie a pris résolument l'initiative, supporté les frais et couru les risques d'une acquisition chanceuse, de la sortie de l'Empire Ottoman, du transport, etc.; le Louvre lui a remboursé ses dépenses et est ainsi devenu, à peu de frais, possesseur de précieux monuments dont, pour plusieurs, l'équivalent n'existe jusqu'ici dans aucun autre Musée d'Europe, et qui, sans cette intervention, ne fussent certainement jamais entrés dans ses galeries.

Malheureusement, ces sommes momentanément distraites de certains fonds de l'Académie à affectation spéciale, ont dû, comme de juste, y être reversées; à la prochaine occasion, il serait nécessaire de plaider à nouveau et, peut-être, avec moins de succès, en faveur de cette combinaison consentie à titre exceptionnel. Ce qu'il faudrait, c'est que l'exception devînt la règle, c'est que nous eussions à notre disposition les éléments d'un fonds propre, spécialement réservé à des opérations de ce genre, un fonds dont le capital même. et non pas seulement les intérêts, serait intégralement dépensé selon les besoins et, en même temps, reconstitué au fur et à mesure par les remboursements de l'État, sous forme d'acquisitions, au prix coûtant, par ses Musees et établissements assimilables.

J'irais même plus loin dans cette voie, s'il ne me fallait tenir compte d'objections que je prévois, mais qui, je n'hésite pas a le déclarer, ne me touchent guère pour ma part, persuade que je suis d'ètre inspire par les véritables inté-

rêts de la science et d'agir au mieux de ceux de notre pays. J'admettrais le principe de majoration des prix, majoration très minime, d'ailleurs, et laissée à l'appréciation même et à la discrétion des établissements intéressés. Cela permettrait d'accroître d'autant ce fonds et d'augmenter ainsi les ressources dont il serait fait, par nos soins, un si bon emploi, tout en parant aux déchets inévitables dudit fonds; il faut, en effet, compter avec les opérations manquées dont nous serions seuls à supporter les conséquences pécuniaires. Cette légère majoration représenterait, en quelque sorte, une prime d'assurance contre les risques inhèrents à ce mode d'action.

Telle est, en quelques mots, Monsieur le Président et cher confrère, l'économie générale du projet que j'ai l'honneur de vous soumettre, en vous priant de vouloir bien consulter notre Compagnie sur la possibilité de la mettre à exécution.
Le modeste bénéfice réalisé par l'Académie, grâce à la libéralité de M. le Dr
Lortet, pourrait être, si nous le voulons, la première graine, bien petite graine,
sans doute, mais d'où sortiront peut-être un jour, pour nos Musées, de riches
épis. La combinaison reviendrait, en définitive, à celle-ci : prendre de l'argent
à l'État, pour en faire, à son bénéfice, un meilleur emploi qu'il ne peut le faire
lui-même, lié, comme il l'est, par ses propres règlements. Sans lui demander
d'avances, sans toucher, d'autre part, à nos ressources qui ont d'autres attributions, nous arriverions, en quelque sorte, à lui forcer doucement la main, en
créant à son profit un fonds initial à alimentation pour ainsi dire automatique.

Notre Académie a toute qualité pour prendre cette position vis-à-vis de l'État; c'est un intermédiaire qui, en raison même de sa personnalité morale, est audessus de tout soupçon, et, en raison de sa composition, présente toutes les conditions requises de compétence. La Commission qu'elle nommerait pour administrer le fonds de crédit ouvert aux missionnaires archéologues en vue d'acquisitions éventuelles sur place, devrait comprendre, d'ailleurs, en première ligne, ceux de nos confrères qui, appartenant aux établissements de l'État intéressés à la combinaison, sont le mieux à même d'en connaître et d'en faire connaître les besoins, de nous éclairer sur l'aptitude individuelle des missionnaires auxquels il conviendrait d'accorder notre confiance, de fournir à ceux-ci les instructions nécessaires, etc.

Agréez, etc.

#### § 49.

## Jéhovah, Seigneur du Sinaï.

הרום נזלו כופני יהוה זה סיני כיפני והוה אלהי ישראל

« Les montagnes ont vacillé devant Jéhovah, ce Sinaï (lui-même) devant Jéhovah, dieu d'Israël. »

Telle est la traduction traditionnelle de ce fameux verset du

1. Ou bien, peut-être, « se sont abaissées », en interprétant לָט par לָט ?

Cantique de Déborah, qui n'est pas sans présenter une notable obscurité.

On a proposé de considérer tout bonnement les deux mots הה סוני, « c'est le Sinaï », comme une glose qui se serait glissée anciennement dans le texte. C'est peut-être se tirer d'embarras à trop bon compte. M. Grimme² met en avant une autre solution. S'appuyant sur des considérations métriques qui paraissent bien incertaines, il élimine du texte le premier המונה, et propose de comprendre ainsi:

« Es wankt' der Fels vor Sinais Herrn, vor Jahves Nah'n, vor Israels Gott. »

Il considère זה סיני Zeh Sinaï, « celui de Sinaï, » comme un véritable nom spécifique de divinité, une sorte de גֹפ ביייל, Zhou-Sina, analogue au dieu nabatéen הו ארק. Dou-Chara, « Dusares ».

Point n'est besoin, il me semble, de recourir à d'aussi fortes corrections; une simple modification de ponctuation permet d'obtenir un sens très plausible — il suffit de supprimer l'atnah massorétique sous le premier mun; on a ainsi:

« Les montagnes ont vacillé

A) devant Jehovah, seigneur du Sinaï, B) devant Jehovah, dieu d'Israël. »

Les deux membres de phrase A et B offrent, de cette façon, un parallélisme rigoureux, qui explique à merveille la répétition du nom de Jehovah. Zeh Sinaï, « le Seigneur du Sinaï », n'est plus qu'un simple surnom de Jehovah, surnom bien en situation, étant donné l'habitat primitif du dieu sur la montagne sainte. L'image serait très conséquente; ce seraient, en somme, toute les autres montagnes humiliées devant celle du Sinaï dans la personne de Jéhovah son dieu, et non pas toutes les montagnes y compris le Sinaï. On voit la nuance.

Le vocable similaire de *Dusares* est à considérer, lui aussi, comme étant originairement un surnom du dieu nabatéen dont le

<sup>1.</sup> Juges, v, 5. Cf. Psaumes, LXVIII, 9.

<sup>2.</sup> Zeitschr. der d. morgenl. Gesellsch., 1896, p. 573.

<sup>3.</sup> Il va de soi que la ponctuation serait à modifier d'une façon analogue dans le passage parallèle des Psaumes.

véritable nom spécifique est encore à trouver. Comme je l'ai montré ailleurs, le Zeus Saphathenos, le dieu du Safâ, appartient à la même famille de vocables géographiques; il nous cache un אבא זה, Dou-Sapha nabatéen dont le nom spécifique est, également, encore à trouver.

### § 50.

#### Gath et Gath-Rimmon.

Les fouilles si intéressantes entreprises par M. Bliss à Tell Zakariyâ ont été négatives en ce qui concerne l'identité supposée de Gath avec cette localité. Celles qu'il vient d'entamer à Tell es-Sâfi seront-elles plus concluantes en ce qui concerne ce point? En attendant, la question reste ouverte, avec toutes les solutions hypothétiques très divergentes qu'on en a proposées et qui sont légion. Dans le nombre il en est une qui n'a guère fait fortune, car elle n'est même pas citée dans les derniers ouvrages où la question est traitée avec autorité, et ce n'est qu'après être arrivé à cette conjecture en raisonnant de mon côté que je me suis aperçu qu'elle avait été déjà émise <sup>3</sup>, je ne sais au juste ni quand, ni par qui. Toute paradoxale qu'elle puisse sembler au premier abord, elle mérite peut-être tout au moins d'ètre examinée. L'introuvable Gath ne serait-elle pas, par hasard, tout simplement Beit Djibrîn?

Beît Djibrîn, l'antique Betogabra ou Éleuthéropolis, est certainement le site d'une ancienne ville très importante. Or, chose singulière, elle ne figure sous aucune forme dans la Bible; et, d'autre part, Gath a disparu de bonne heure de la tradition toponymique. Ne pourrait-on pas expliquer l'une par l'autre ces deux lacunes con-

\_\_\_\_\_

<sup>1.</sup> Recueil d'archéologie orientale, vol. II, p. 375.

<sup>2.</sup> Etudes d'archéologie orientale, vol. II, p. 32. Je suis bien aise de dire, à ce propos, que M. Dussaud vient de rapporter tout récemment un bon estampage de l'inscription où j'avais cru reconnaître le nom d'un Zeus Saphathenos, et que cet estampage confirme pleinement ma lecture et, par suite, les conséquences que j'en avais tirées.

<sup>3.</sup> Je ne l'ai trouvée citée sommairement que par Fürst, Hebr. Wærterb., 2º édit., I, p. 277. Elle appartient peut-être bien à Hitzig.

cordantes et admettre qu'à un certain moment, Gath a changé son nom contre celui de Betogabra, exactement, comme plus tard, à l'époque grecque, Betogabra a changé le sien contre celui d'Éleuthéropolis? Gath, la patrie de Goliath le בבוך, gibbor, « le géant », aurait pu être ultérieurement appelée Betogabra, בברון, « la ville des géants ». Il faut, en se mettant à ce point de vue, remarquer deux choses : 1° le site de Morechat est placé tout près de Beît Djibrin; 2° dans la Bible, cette ville de Morechat est appelée Morechat-Gath.

Cette hypothèse, je le sais bien, semble se heurter dès le premier pas à une objection absolument dirimante, et c'est peutêtre pour cela que la critique en a fait si peu de cas jusqu'ici. L'objection c'est que l'Onomasticon distingue expressément Gath de Éleuthéropolis-Beît Djibrîn. Mais elle n'est peut-être pas aussi dirimante qu'elle en a l'air. Il résulte, en effet, des contradictions mêmes et des tâtonnements d'Eusèbe et de saint Jérôme qu'au fond, ils ne savaient pas au juste où placer la Gath biblique; les diverses identifications qu'ils nous en offrent n'ont guère plus de poids que celles de la critique moderne; ils font, eux aussi, de l'exégèse à leur manière, par conséquent leur témoignage diminue singulièrement de valeur.

L'Onomasticon, à propos de Gath, nous parle, d'abord, d'un très grand bourg appelé Geththa situé entre Antipatris et Iamneia; puis, d'un autre appelé Geththim. La tournure de la phrase et le fait même que l'auteur mentionne deux localités notoirement différentes nous montrent bien qu'il ne fait là, ce qui lui arrive souveut, qu'un simple rapprochement onomastique; il n'a nullement la prétention de faire une identification ferme. Ailleurs, il semble être mieux informé et dit formellement que la ville de Gath est encore aujourd'hui un bourg situé au 5° mille d'Éleuthéropolis, sur la route de Diospolis-Lydda. Voilà qui se concilie assez mal avec ce qu'il a dit tout à l'heure. Mais voici qui constitue une contradiction flagrante, tout au moins pour ceux qui admettent — ce qui n'était peut-être pas le cas des auteurs de l'Onomasticon — l'identité de Gath et de Gath-Rim-

mon : dans un troisième passage Gath-Rimmon nous est présentée comme un très grand bourg à 12 milles de Lydda, sur la route d'Éleuthéropolis.

Saint Jérôme suit fidèlement Eusèbe dans ces diverses fluctuations. Et, alors même qu'il écrit pour son cempte, on voit clairement qu'il n'était rien moins que fixé sur la position de Gath. Dans sa préface sur le prophète Jonas il parle « aliarum Geth urbium quæ juxta Eleutheropolim, sive Diospolim, hodie quoque monstrantur. »

Puis, ailleurs, dans son commentaire sur le prophète Michée, c'est une autre chanson; Gath est un grand bourg situé sur la route d'Éleuthéropolis à Gaza.

Il est bien difficile de ne pas tirer de toutes ces contradictions la conclusion qu'Eusèbe et saint Jérôme parlent en gens qui ne savent pas et que, par conséquent, leurs témoignages ne sauraient peser d'un grand poids dans la balance. Ils peuvent donc être écartés sans inconvénient du débat pour laisser le champ libre à tout autre théorie que l'examen de données plus sérieuses pourrait suggérer.

Il est un témoignage, autrement grave, qui n'a pas encore été introduit dans la question'. C'est celui qu'est venue nous fournir la carte mosaïque de Màdebà. Celle-ci nous montre tout près de Diospolis-Lydda, dans le sud-ouest — autant qu'on peut se fier à l'orientation très naïve de la carte, l'image figurée d'un bourg, accompagnée de cette légende: Γèθ, ἡ νῦν Γίττα, μία ποτὰ τῶν πέντε σατραπίων, « Geth, qui est anjourd'hui Gitta, autrefois une des cinq satrapies ». Voilà, au moins, qui est catégorique, et l'on s'étonne que l'Onomasticon, en quête d'identification, n'ait pas enregistré celle-là que lui offrait une tradition locale aussi formelle, car on a peine à admettre, vu la distance, qu'il ait visé cette localité dans la Gethrimmon qu'il place à 12 milles de Diospolis, encore moins dans le bourg situé à 5 milles d'Eleuthéropolis.

<sup>1.</sup> J'en ai pourtant indiqué succinctement la portée dans l'étude que j'ai consacree à la mosaique de Madeba (Recueil d'archéologie orientale, vol. II, p. 169).

A ne consi térer que la mosaïque et en tenant compte de la distance, sinon de la position que celle-ci lui assigne, on serait tenté de voir dans cette Gitta la ville de Ramlé. Je sais bien que Ramlé passe généralement pour être de fondation arabe. Il est historiquement certain que le calife Omiade Souleimân a créé là une grande ville dont l'importance a crù, avec le temps, au détriment de Lydda, et qui est devenue la capitale de la province de Palestine. Mais cela ne veut pas dire qu'il n'y avait pas, auparavant, sur ce point très bien situé, un bourg avec un nom - ce bourg, ce serait justement la Gitta de notre mosaïque. Cette Gitta, autrement dite Ramlé, serait donc un candidat pouvant faire valoir des titres assez sérieux à l'identité avec la Gath philistine et, du coup, l'hypothèse de Beît Djibrîn se trouverait ruinée. Mais, d'autre part, il faut avouer qu'il serait bien malaisé de concilier cette identité avec les indications proprement bibliques qui tendent à assigner à la Gath philistine une position beaucoup plus méridionale.

La solution de la difficulté est peut être celle-ci : Ramlé correspondrait bien à la Gitta de la carte, dont la donnée matérielle s'impose; ce qui s'impose moins, c'est la glose ajoutée par le document, glose qui nous présente cette Gitta comme la Geth ou Gath de la pentapole philistine — ça, c'est de l'exégèse, l'exégèse du temps, et nous savons, par celle de nos jours, ce qu'en vaut souvent l'aune. Cette Gitta ne serait-elle pas, par hasard, la Gath-Rimmon de Dan², que tout nous invite à distinguer de son homonyme la Gath philistine? Je suis frappé d'une chose, c'est de constater qu'une tradition juive assez ancienne ³, mais qu'on n'a jamais prise au sérieux, prétend que Ramlé est Gath. Il est assez curieux de voir la conclusion à laquelle nous avons été conduits par une tout autre voie, recoupée ainsi par cette tradition, qui

<sup>1.</sup> Voir les passages des divers auteurs réunis dans Le Strange. Pulestine under the Moslems, p. 303 et suiv.

<sup>2.</sup> Il suffirait, pour mettre l'Onomasticon à peu près d'accord sur ce point avec la mosaïque et avec la matérialite des faits topographiques, de corriger, dans le passage afférent (s. v. Γεθρεμμών) le chiffre des milles 12 en 2 (13' en β').

<sup>3.</sup> Voir Schwarz, Das Heilige Land, pp. 91, 103.

n'est peut-êlre pas tant à dédaigner maintenant, à condition de la rectifier, elle aussi, en substituant Gath-Rimmon' à Gath des Philistins.

Il ne faut pas s'étonner, d'ailleurs, d'une telle homonymie. Le nom de Gath semble avoir été très répandu² dans toute la Palestine. La Bible mentionne plusieurs autres villes de ce nom, dans des régions bien plus éloignées. Pour distiuguer entre elles, on faisait souvent suivre le nom d'un déterminatif: Gath ha-Hepher, Gath-Rimmon. Peut-être en était-il de même pour la Gath philistine, et disait-on Gath-Morechat, comme on disait, nous le savons, Morechat-Gath.

De cette façon, le terrain se trouverait notablement déblayé. Gath-Rimmon<sup>\*</sup> étant fixée à Ramlé et les témoignages suspects de l'Onomasticon ramenés ainsi à leur juste valeur, la question de l'identité possible de Beît Djibrîn et de la vieille Gath philistine se poserait à nouveau, dans de meilleures conditions.

Je ferai remarquer, en terminant, que Beît Djibrîn répondrait aussi bien qu'aucun des nombreux sites mis en avant, aux quelques données purement bibliques que nous avons sur la position de Gath. Elle est bien située dans le groupe des villes connues: Socho, Adoullam, Marechah, Zîph. En outre, elle peut fort bien s'adapter aux conditions du récit de 1 Samuel, xvit, 4, 52. D'après ce récit. les Philistins, concentrés à Socho de Juda (Khirhet Choueîké) en viennent aux mains avec les Israélites, dans la vallée de Elah (« vallée du Térébinthe », le Ouâd es-Sant);

<sup>1.</sup> Et elle ne les mentionne certainement pas toutes. Il devait y en avoir d'autres encore, que nous revèleront peut-être les documents assyriens et égyptiens. Cf. par exemple une Ginti-Kirmil dans une des tablettes de Tell el-Amarna, et les divers Ganoutou des textes hiéroglyphiques.

<sup>2.</sup> La chose peut s'expliquer par le caractère significatif de ce nom, Gath (Gatth) semblant être la contraction d'une forme Gannath, Gannah (גבה, גדן) « jardin ».

<sup>3.</sup> Il n'est pas impossible que le surnom de Rimmon ait eu quelque influence sur l'adoption du nom de Ramlé, nom en apparence purement arabe (« sable »). Let n s'échangent souvent dans les dialectes patestimens, et la toponymie populaire, en Syrie comme ailleurs, a une tendance marquée à déformer les noms de lieux pour les ramener à des mots condus.

<sup>4.</sup> II Chroniques, x1, 8.

David tue Goliath, et les Philistins, mis en déronte, se sauvent en se repliant sur Ekron etsur Gath. On a voulu induire de là que Gath devait se trouver sur une ligne reliant Socho à Ekron, soit Choueîké à 'Aqer. Cette induction serait assurément exclusive de Beît Djibrîn; mais elle ne me semble pas juste. Je crois bien plutôt, et les termes mêmes du texte me paraissent pleinement justifier cette interprétation', que Ekron et Gath ne sont pas indiqués dans ce passage comme deux points situés dans le prolongement l'un de l'autre, mais bien, au contraire, comme deux points marquant l'extrémité de deux lignes divergentes. Les Philistins battus se replièrent, ce qui arrive souvent dans une déroute, dans deux directions différentes, en se divisant en deux corps: le premier corps sur Ekron, le second corps sur Gath, c'est-àdire l'un au nord-ouest et l'autre, si l'on admet l'identité de Gath et de Beît Djibrîn, au sud-sud-ouest.

## § 51.

## Le tombeau de Dja far, cousin-germain de Mahomet.

Les deux fragments d'inscriptions coufiques que je reproduis ici ont été gravés d'après des copies qu'a bien voulu me communiquer mou ami sir Charles Wilson. Celles-ci lui ont été données, au cours d'un voyage récent en Palestine, par un jeune officier

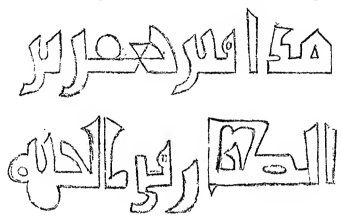


turc, Mehemmed Nâzim, qui les avait fidèlement exécutées d'après les pierres originales découvertes par fui dans une fouille qu'il a pratiquée, il y a quelque temps, au lieu-dit Dja'far, à environ 16 kilomètres au sud de Karak, en plein pays de Moab.

<sup>1.</sup> יעד גת יעד גת יעד  $\epsilon$ et jusqu'à Gith  $\epsilon t$  jusqu'à Ekron ».

Le premier fragment, en beau coufique fleuri, consiste simplement dans la formule courante بسم الله الرحن الرحمي, « au nom du Dieu clément, miséricordieux », par laquelle devait débuter l'inscription, dont malheureusement il ne reste plus rien d'autre.

Le second fragment, au contraire, d'une écriture coufique plus sévère et plus archaïque, dont les formes accusent, à première



vue, la paléographie du ne siècle, présente, comme on va le voir, tout incomplet qu'il est, un intérêt exceptionnel, parce qu'il nous permet d'authentiquer un des sanctuaires les plus anciens, un des souvenirs les plus glorieux de l'Islam à ses débuts, et une parole célèbre attribuée par la tradition à Mahomet lui-mème.

Je le lis ainsi:

« Ceci est le tombeau de Dja'far, fiis de [Abou Tâleb...] qui vole dans le Paradis.... »

On voit immédiatement que nous avons là l'épitaphe, je ne dis pas, bien entendu, contemporaine, mais commémorative — remontant, il est vrai, à une haute époque — d'un des héros de l'Islam, le fameux Dja'far, frère de 'Ali et, par conséquent, comme celui-ci, cousin-germain de Mahomet. C'est ce qui met hors de doute le surnom caractéristique donné ici à ce personnage: Et-Taiyâr fîl-Djenné, littéralement « le volant daus le Paradis ».

Voici, en quelques mots, le fait historique 'auquel se rapporte ce surnom, et qui est relaté avec plus ou moins de détails, par nombre de chroniques et de hadîths. Il s'agit du premier conflit qui mit aux prises les Byzantins et les musulmans. L'an 8 de l'hégire (629 J.-C.), une expédition musulmane commandée par Zeîd ben Hâretha, Dja'far ben Abou Tâleb et 'Abd Allah ben Raouâha, partit de Médine, au mois de djoumâda I°, se dirigeant au nord, vers la Belqâ, l'ancien pays de Moab. Son objectif était El-Mechâref et Môté. La position exacte de la première de ces localités, où était adorée l'idole fameuse de Okaisir², n'est pas connue; celle de Môté, au contraire, l'est parfaitement; c'est un point, portant encore aujourd'hui le même nom et situé à une lieue environ, au nord du lieu-dit Dja'far, sur la route menant à Karak, à une douzaine de kilomètres au sud de cette ville.

Les musulmans espéraient surprendre l'ennemi. Mais ils avaient compté sans leur hôte. Le vicaire byzantin Théodore, qui commandait le district, averti à temps, concentra rapidement ses forces et écrasa, près de Môté même, le petit corps expéditionnaire. Les trois chefs musulmans succombèrent l'un après l'autre, après une défense héroïque. Le premier chef ayant été tué, l'étendard de l'islam passa aux mains de Dja'far qui tomba, à son tour, criblé de blessures. Un premier coup de sabre lui ayant abattu le bras droit, il avait saisi l'étendard de la main gauche et continué ainsi la lutte, jusqu'à ce qu'un second coup lui eùt abattu le bras gauche.

<sup>1.</sup> Voir sur l'événement, entre autres, Caussin de Perceval, Histoire des Arabes avant l'Islamisme, III, p. 245; de Goeje, Mémoires d'histoire et de géographie orientales, III, p. 5, avec l'indication des principales sources, sources qu'il serait facile de multiplier. Cf. comme contre-partie, le récit du chroniqueur byzantin Théophanes, Chronogr., 1, p. 515.

<sup>2.</sup> Voir sur El-Méchâref et Okaisir le vol. II du présent Recueil (p. 247).

Cet échec, qui était de mauvais augure pour les projets de Mahomet, lui fut fort sensible. Il n'en accueillit pas moins chaleureusement les rares survivants de cette défaite, les défendit contre les murmures de la foule qui les taxait de lâcheté, et exalta l'héroïsme de ceux qui étaient restés sur le champ de bataille. Il manifesta hautement, en particulier, son admiration pour la conduite intrépide de Djafar. « Dieu, dit-il, a remplacé les deux bras qu'il a perdus par deux ailes avec lesquelles il vole maintenant dans le paradis parmi les anges. » Cette parole du Prophète valut à Djafar les surnoms populaires de Dhoil'l-Djendhaîn, « celui qui a deux ailes » et de Et-Taiyâr fil-Djenné, « le volant dans le Paradis » ou Et-Tayar, « le volant » tout court; ces surnoms lui sont restés dans l'histoire et même dans la tradition locale actuelle, car, aujourd'hui encore les Bédouins des environs de Môté connaissent Dja far et-Taiyâr, bien qu'ils expliquent à leur manière l'origine de ce surnom 1. Ils disent que la bataille, dont ils ont conservé un souvenir assez vague2, eut lieu à El Mechhed, petite localité voisine de Dja far, dont je reparlerai/tout à l'heure; mortellement blessé, et entouré par les chrétiens, Dja far allait tomber entre leurs mains, quand soudain il s'envola en l'air et, traversant la plaine, alla se poser à environ 3 milles de là, au sud-ouest, sur le sommet d'une petite colline où il rendit le dernier soupir et fut enseveli. On reconnaît là l'évolution ordinaire de la légende, opérant sur un thème historique et préoccupée surtout de rendre compte d'un mot qui, dans ce thème, l'a particulièrement frappée.

On voit encore aujourd'hui, au lieu-dit Dja'far, les restes d'une mosquée « qui devait offrir autrefois un aspect très pittoresque » 3.

<sup>1.</sup> Légende recueillie sur place par M. Hornstein, Palestine Exploration Fund, Quarterly Statement, 1898, p. 97.

<sup>2.</sup> Cf. la relation de MM. Mauss et Sauvaire, dans le Voyage d'exploration du duc de Luynes, vol. II, p. 130. Les Bédouins disent que Môté s'appelait anciennement Neneva (?), qu'elle fut détruite par les musulmans et que son chef portait le nom Melek-Anzeroun.

<sup>3.</sup> M. Mauss, op. c., p. 131. L'auteur dit en avoir levé le plan (p. 132) et pris un croquis de la façade; il est regrettable qu'ils n'aient pas été reproduits.

M. Sauvaire 'y a relevé deux inscriptions arabes. L'une est gravée sur la porte d'un mausolée, ou tourbé, distinct de la mosquée, proprement dite; elle est datée de l'an 727 de l'hégire (1327 J.-C.), et paraît montrer que cet édifice, « improprement regardé par les Arabes comme le mausolée de Dja'far », est simplement celui d'un certain Behâder, gouverneur de Karak et Chaubak, sous le règne du sultan mamlouk <sup>2</sup> En-Nâser Mohammed. L'autre inscription est gravée sur la porte intérieure de la mosquée, à laquelle est adjacente du côté nord, la tourbé sus dite. Elle nous apprend que la mosquée a été restaurée en l'an 732 de l'hégire (1351 J.-C.) sous le règne du sultan mamlouk es-Sàleh, fils du sultan précédent, par un autre gouverneur de Karak et Chaubak, dont le nom est en partie effacé. Mais rien n'y définit l'origine et le nom de l'édifice.

Notre fragment, bien que fort mutilé est, comme on le voit, autrement significatif, sans parler de sa date apparente qui nous reporte à une époque incomparablement plus ancienne. Malheureusement, je ne saurais désigner au juste le point d'où il provient. Sir Charles Wilson dit simplement, dans la note qu'il m'a remise, que l'officier Mehemmed Nâzim l'a trouvé après avoir fouillé à plusieurs pieds au-dessons de la surface du sol, « sous la tombe plus moderne ». S'agit-il bien de la mosquée dont j'ai parlé, ou de quelque autre point? Il serait très important d'être fixé à cet égard. Les divers monuments qu'on voit à Dja far n'ont été que superficiellement examinés jusqu'ici par les voyageurs européens 3. Ils mériteraient certainement d'ètre étudiés avec attention. Il en est de même du lieu-dit El-Mechhed, qui est

<sup>1.</sup> Sauvaire, op. c., p. 131; cf. p. 206, nos 23 et 24.

<sup>2.</sup> Cf. l'inscription de Nebi Hâroûn, près de Pètra, qui émane de ce sultan même (Recueil d'archéologie orientale, vol. II, p. 365) et semble avoir été gravee sur l'ordre d'un autre gouverneur de Karak et Chaubak, peut-être prédécesseur immediat de celui-ci.

<sup>3.</sup> Seetzen (ap. Ritter, Erdkunde, XV, p. 691) a entendu parler, étant à Karak, du tombeau de notre Dja far Et-Taiyar, qu'il appelle Dschaffar Szeljar (sic), comme étant à 3 heures au sud de Karak et consistant en un édifice de marbre blanc, avec deux colonnes de pierre verte, construit en l'an de l'hégire 788; auprès serait un rocher avec une cloche invisible qui sonne une fois l'an,

situé tout près de Môté, à l'est, et que la tradition locale rattache, comme nous l'avons vu, à la célèbre bataille livrée près de cette ville. En quoi, elle doit avoir raison, le nom même de Mechhed, équivalent littéral de martyrion, semblant indiquer que l'on avait élevé là un monument commémoratif, peut-être d'un caractère général, aux premiers guerriers de l'Islam tombés sous les coups des Byzantins. C'est peut-être là même qu'eut lieu le fort du combat. Les descriptions des rares voyageurs qui ont vu de loin, ou visité El-Mechhed, sont encore plus sobres de détails que pour Dja'far 1.

Quoi qu'il en soit, le précieux fragment d'inscription que je viens d'examiner nous prouve que vers le deuxième siècle de l'hégire, c'est-à-dire à une époque où le souvenir de l'événement devait être encore vivant, Môté était bien considérée comme le lieu de la célèbre bataille; que, sur l'ordre d'un calife, peut-être Omiade, on avait construit un tombeau au principal héros de la bataille, au lieu même où il avait succombé; et, enfin, que ce héros portait déjà à cette époque le surnom caractéristique Et-Taiyâr fîl Djenné. « qui vole au Paradis », surnom qui, selon la tradition aurait été décerné à Dja'far par Mahomet lui-même en souvenir de son glorieux exploit. Il y a désormais toute probabilité que cette tradition qu'on ponvait, comme tant d'autres de l'Islam primitif, accueillir avec réserve, est parfaitement fondée.

#### § 52.

## Nouveau lychnarion à inscription coufique.,

J'ai déjà fait connaître sun certain nombre de ces petites

2. Recueil d'archéologie orientale, vol. II, pp. 19-21, 47-51, 402; vol. II, p. 43-47. Cf. mon Album d'antiquités orientales, pl. XLVII, nºs 9-9 c.

<sup>1.</sup> Par exemple, Tristram, The land of Moab, p. 104. Selon lui, c'est près d'El-Mechhed même qu'on montrerait le tombeau de Dja'far: «a tall, crumbling mass of masonry supported on arches ». Hornstein, t c., p. 97: « an old ruin on the roadside... contains several Arabic inscriptions »; d'après la tradition populaire, c'est d'El-Mechhed même que Dja'far aurait pris son vol. M. Mauss (op. c., p. 130) a aperçu de loin un angle d'édifice ruine; ailleurs (p. 165), il parle d'une arcade avec une inscription arabe, peu intéressante à ce qu'il paraît, puisque M. Sauvaire n'a pas jugé utile de la reproduire.

lampes en terre cuite, qui, reproduisant fidèlement le type courant des *lychnaria* byzantins, présentent cette rare et curieuse particularité de porter, au lieu des inscriptions grecques assez fréquentes sur ceux-ci, des inscriptions en caractères coufiques, remontant aux premiers siècles de l'hégire. En voici un nouveau spécimen ', qui, comme les autres, provient de Palestine et dont je dois la connaissance au P. Lagrange, qui l'a acquis récemment à Jérusalem.

La lampe mesure 0<sup>m</sup>,094 de longueur. La terre rouge, bien cuite, d'une pâte fine, est recouverte d'une couche grisâtre, pulvérulente. On distingue très nettement la suture de la partie supérieure et de la partie inférieure, ces lampes s'exécutant, comme je l'ai expliqué ailleurs\*, en deux morceaux estampés séparément et ajustés avant la cuisson. La queue, courte, est de forme conoïde. Entre le trou à huile et le trou à mèche, une petite rosace à trois branches. Au dessous, un petit bourrelet forme une base circulaire assurant la stabilité de la lampe; dans le cercle est inscrite une étoile à huit rais, rappelant peut-être, d'une façon déguisée, le chrisme constantinien. Le bout, noirci par la fumée, montre que la lampe a servi. Tout autour court une ligne de beaux caractères coufiques, bien conservés, dont la lecture, sauf peut-être en ce qui concerne le dernier mot, ne présente aucune difficulté:

« Au nom de Dieu! Bénédiction de Dien pour celui qui achètera. »

Je ne vois guère moyen de lire autrement le dernier mot, bien que, je l'avoue, la forme ou plutôt la position du  $y\hat{a}$  soit quelque peu insolite; on dirait que le potier, gêné peut-être par le manque de place, l'a redressé au lieu de le poser horizontalement. A la rigueur, on pourrait y voir un  $l\hat{a}m$ ; mais cette

<sup>1.</sup> Gravé, d'après l'original, pl. VII, B (face supérieure), C (dessous).

<sup>2.</sup> Clermont-Ganneau, Archaeological Researches in Palestine, vol. I, p. 510.

lettre ne nous conduirait à aucune lecture plausible, la valeur des caractères précédents étant à peu près imposée; du moins, les combinaisons que j'ai tentées dans ce sens ne m'ont donné rien de satisfaisant. Je m'en tiens donc, jusqu'à meilleur avis, à la présente lecture. La formule consisterait alors en une sorte de réclame de fabricant, d'invite au chaland, rentrant un peu dans la même catégorie que celle qu'on trouve assez fréquemment sur les lampes romaines d'Afrique et que j'ai déjà eu l'occasion de citer plus haut:

« emite lucernas colatas ab asse. »

### § 53.

## Une inscription du calife Hichâm (an 110 de l'hégire).

M. Poinssot vient de publier, d'après le manuscrit autographe de l'auteur, tombé entre ses mains par suite d'une bonne fortune enviable, la relation, fort intéressante à divers égards, d'un voyage de Bagdad à Alep exécuté par Rousseau en 4808<sup>4</sup>.

A la page 151, l'auteur parle d'une vieille inscription coufique, trouvée par lui à l'intérieur d'un vaste édifice ruiné, qui semble être un ancien khân fortifié, à Guessour-el-Ekheweîn\*, à environ une heure de marche à l'est de Tayibé\*, localité située elle-même au sud de Rosâfa, et à l'est et non loin de Palmyre.

La pierre était encastrée à une assez grande hauteur au-dessus d'un pilier carré faisant partie d'une série d'arcades intérieures.

Rousseau en donne la traduction suivante, sans transcription:

« Au nom de Dieu clément et miséricordieux. Il n'y a point d'autre Dieu que Dieu; il est seul, sans compagnon, Mahomet est son prophète Cette ville a été

- 1. J.-B.-Louis-Jacques Rousseau, Voyage de Bagdad à Alep (1808), publié d'après le manuscrit inédit de l'auteur par L. Poinssot, Paris, 1899, André.
- 2. Prononciation bédouine de قصور الاخوين Les châteaux des deux frères ».
- 3. Ce doit être la Tayibé qui, d'après les Merásid (11, 219), était un village du 'Ourd, situé entre Palmyre et Alep.

bâtie par ordre d'Ahdullah Hécham, prince des croyants. C'est un des monuments qu'ont élevés les hahitants de Homs, par la main de Suleiman, fils d'Obeide, en l'an [cent] dix. »

Constatant qu'en dehors de ce vaste Gasr et d'un autre Gasr plus petit situé tout à côté, il n'y a aucun vestige indiquant l'emplacement d'une ville, Rousseau inclinerait à croire que la pierre en question a pu être apportée d'un autre endroit du désert, peut-être bien de Rosâfa, la ville fameuse à laquelle le calife Hichâm avait attaché son nom?. L'hypothèse semble, tout d'abord, assez plausible. Nous allons voir ce qu'il faut en penser.

Grâce à l'obligeance de M. Poinssot j'ai pu avoir à ma disposition le manuscrit même de Rousseau. Dans une note qui n'a pas été reproduite par l'éditeur, l'auteur dit:

« Elle (la pierre) a 2 pieds 8 1/2 pouces de longueur sur 2 pieds 5 1/2 pouces de largeur et 4 doigts d'épaisseur. Elle est un peu endommagée et tellement lourde qu'elle m'a coûté 70 piastres de transport jusqu'à Alep. Elle formait juste la moitié d'une charge de chameau ».

Il y aurait donc, grâce à cette indication que je signale à qui de droit, quelque chance de retrouver à Alep, où il a dù rester, l'original de cette précieuse page de l'épigraphie arabe. Et, dans ce cas, il serait bien désirable qu'on en prît une bonne reproduction.

A défaut, le manuscrit de Rousseau nous offre un dessin de la pierre, très joliment exécuté au lavis par l'auteur. Je crois utile de donner ici une gravure en fac-similé de ce dessin encore inédit, qui ayant été exécuté à loisir, avec beaucoup de conscience et une réelle habileté, présente de sérieuses garanties.

Il est facile d'établir la transcription rigoureuse du texte, transcription qui justifie d'une façon générale la lecture et la traduction de Rousseau, moyennant le rétablissement du mot

<sup>1.</sup> Le mot « cent » a été omis par Rousseau par suite d'un lapsus évident.

<sup>2.</sup> D'où le nom pluriel de la localité : Guessour قصور.

<sup>3.</sup> Sur la Rosafat Hicham (l'antique Sergiopolis), occupée, dans l'intervalle, par les Ghassanides, voir entre autres les textes arabes réunis par M. Le Strange, Palestine under the Moslems, pp. 521-523.

<sup>4.</sup> Planche VII, A.

« cent » sauté par lui dans sa traduction, et avec une réserve portant sur le mot « ville » :

Au point de vue paléographique on comparera avec intérêt cette inscription à celle du père de notre calife, le calife 'Abd el-Melik, et aussi à celle du calife Abbasside El-Mahdi de l'an 155 de l'hégire, que j'ai publiées autrefois s. C'est avec cette dernière, surtout, que la comparaison est instructive; elle s'étend même à l'invocation religieuse du début, qui est identique dans les deux inscriptions. On ne se douterait guère que, dans le court intervalle de temps qui les sépare, passant des mains des Omiades à celles des Abbassides, l'Islam, avait subi dans la forme de son gouvernement une grave révolution qui n'avait pas été sans influer sur ses doctrines officielles. Tout au plus la différence se marque-t-elle dans le titre, plein d'humilité musulmane, de « serviteur de Dieu » que Hichâm porte comme son père, tandis que El-Mahdi s'intitule ex abrupto « prince des Croyants ». On re-

<sup>1.</sup> A noter, en passant, l'orthographe défective et archaique سلبمان تسليمن comme رحان رجن رحن

<sup>2.</sup> Recueil d'archeologie orientale, vol. 1, pp. 201-213, 214-218, planche XI (numérotée XII par erreur).

marquera, en plus, que le nom de Hichâm n'est suivi d'aucune formule laudative, comme l'est le nom de son père aussi bien que celui de El-Mahdi.

Il est intéressant de constater ici, à la ligne 3, l'apparition du substantif صنعة, au sens de « exécution matérielle » de l'œuvre ordonnée par le calife. Ce mot s'était déjà rencontré dans l'inscription de 'Abd el-Melik, mais dans des conditions qui pouvaient faire quelque peu hésiter par suite d'une lacune du contexte. Ici, nul doute. D'ailleurs, depuis, l'existence de cette forme et sa valeur lexicographique ont été confirmées par les légendes inscrites sur certaines mesures et certains poids étalons en verre par exemple 3: اص بصنعة هذه الثقال « a ordonné (un tel) la fabrication de ce poids ».

Cela m'amène tout naturellement à parler du mot qui suit صنعة, à la ligne 4, et qui ne semble guère pouvoir être lu autrement que ne l'a fait Rousseau: هذه اللدينة de cette ville ». Il faut avouer, toutefois, que l'expression ne laisse pas de surprendre, la « fabrication, la confection », en parlant d'une ville. Assurément, on serait assez tenté, comme l'a été Rousseau, de voir là une inscription se rapportant à la fondation de la Rosâfa de Hichâm. A la rigueur, on pourrait admettre, comme il l'a fait, que la pierre a

<sup>1.</sup> Je profiterai de l'occasion pour dire que, vérification faite sur l'estampage, il faut lire au et non que, « miséricorde de Dieu », à la ligne 5. En outre, une observation matérielle qui a son importance, et que je n'ai été à même de faire que plus tard. grâce à un très bon dessin que je dois à l'obligeance de Hamdy-Bey. Le milliaire de 'Abd el-Melik consiste en une dalle dont la face postérieure n'est pas dressée; cette dalle devait être, par conséquent, encastre soit dans un mur, soit plutôt dans un massif de maçonnerie qui constituait le milliaire même. C'est donc sous cette forme et non sous celles de colonnes analogues à celles des Romains, qu'il faut se représenter les milliaires qui, au premier siècle de l'Islam, jalonnaient les routes de l'empire des califes.

<sup>2.</sup> Casanova, Memorres... Miss. arch. fr. au Caire, pp. 337, 349 et suiv. L'inscription de 'Abd el-Melik, et, subsidiairement celle de Hichâm, me paraissent apporter un argument en faveur de M. Casanova qui, avec raison je crois, a proposé de substituer la lecture ai à la lecture de « estampillage », adoptée par ses devanciers.

<sup>3.</sup> Op. c., p. 380, nº 39.

été transportée ultérieurement de Rosâfa aux Guessour-el-Ekheweîn et réencastrée dans un édifice plus moderne, quoique Rosâfa soit bien loin et que l'on ne s'explique guère le motif d'un pareil transport. Si les conditions dans lesquelles Rousseau a copié l'inscription, si le soin minutieux dont témoigne l'ensemble même de son dessin n'étaient pas propres à inspirer toute confiance, j'oserais me demander si, pour ce mot, son exactitude n'a pas été en défaut et s'il ne s'est pas laissé entraîner à cette lecture précisément par le souvenir de la ville fameuse de Hichâm qui se présentait naturellement à son esprit. صنعة semble impliquer un travail d'une nature bien plus restreinte que la fondation d'une ville. Nous avons vu le mot employé pour la fabrication de pierres milliaires, de poids, de mesures de capacité, etc. On s'attendrait a priori, ici aussi, à quelque chose d'analogue, plutôt qu'à la fondation d'une ville, fondation qui aurait été faite aux frais des habitants de Homs, ce qui n'est pas moins singulier. Faudrait-il supposer soit une faute de copiste, soit une faute du lapicide même, et corriger مدنة en مئدنة, « minaret »? Je reconnais que l'hypothèse est risquée et prête elle-même à des objections. Le mot صنعة, bien que plus compréhensible dans ce cas, n'est pas non plus exactement celui qu'on attendrait; انشاء par exemple, comme dans l'inscription de El-Mahdi qui est justement relative à l'érection d'un minaret (à Ascalon) - ou tel autre mot similaire, serait, assurément, mieux en situation. D'autre part, il faut remarquer que Rousseau signale lui-même, entre les deux Gasr, et proche des portes, les restes d'un « minaret tronqué, de forme carrée, entouré de débris qui l'encombrent<sup>1</sup> ».

Serait-ce là le minaret en question, d'où l'on aurait transporté la dalle à l'intérieur du Gasr, pour l'encastrer après coup au dessus d'un des piliers de l'édifice, construit ou restauré ultérieurement<sup>2</sup>? Ou bien s'agirait-il d'un minaret qui avait été élevé à Ro-

<sup>1.</sup> Il est visible sur une des planches au lavis, non reproduites dans l'édition et accompagnant le manuscrit (face à la p. 161 ter). Je la donne ici (pl. VIII).

<sup>2.</sup> Rousseau dit lui-même (p. 154) que les deux Gasr « malgré leur délabrement, n'ont pas le cachet d'une haute antiquité; tout au plus remontent-ils aux premiers siècles de l'Islamisme. »

sâfa, ou même à Taiybé, qui est beaucoup moins éloignée? Dans tous les cas, ce pouvait être quelque minaret monumental dans le genre de celui que le même Hichâm avait fait construire dans la fameuse Mosquée blanche, à Ramlé<sup>1</sup>.

Quant à l'absence de toute épithète, telle que المنادقة « bénie », pour accompagner le mot المئدنة, si tant est qu'il faille réellement lire ainsi, on ne doit pas s'en étonner à une si haute époque. La même sobriété d'expression existe dans la dédicace du minaret de El-Mahdi.

D'après la légende locale rapportée par Rousseau, ces deux édifices jumeaux seraient l'œuvre de deux frères illustres qui, après avoir embrassé l'islamisme, vinrent s'établir en ces lieux. Il se demande s'il faut prendre ce dire au sérieux, ou bien s'il ne faut pas voir là tout simplement « des dépôts d'armes et de munitions créés par les califes pour faciliter la traversée du désert ». Il ne serait pas impossible qu'il y ait quelque fond de vérité dans la légende et qu'elle ait conservé le vague souvenir du calife Hichàm et de l'un de ses frères et prédécesseurs, Oualîd, Souleîman, ou Yezîd II.

Les Bédouins qui escortaient Rousseau lui avaient parlé de l'existence dans un des Gasr d'une autre inscription « en arabe vulgaire », qu'il dit y avoir vainement cherchée; d'après eux, elle était ainsi conque:

« Nous autres, ô postérité, nous avons rempli ce palais de raisins et de figues, mais toi, tu ne le < s > rempliras que de fiente de chameaux et d'objets de destruction 3. »

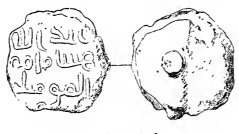
On reconnaît là une de ces traductions fantastiques d'inscriptions plus ou moins imaginaires, qui sout monnaie courante dans le folk-lore écrit ou oral des Arabes et dont j'ai recueilli dans le temps, à Beît Djibrîn, un spécimen coulé dans le même

<sup>1.</sup> Moqaddesi, p. 164.

<sup>2.</sup> Je donne, à titre de curiosité, le texte arabe d'après le manuscrit de l'auteur : محن الملينا هذا القصر من زبيب وتين فاتتم يا ايها المتاخرين لستم قادرين ان أيما علم معن بعر الجمل وأثار الهدم

moule. Vraisemblablement, aux Guessour-el-Ekheweîn, c'est la présence de la vieille inscription de Hicham, illisible pour les Bédouins, d'ailleurs, peu lettrés, qui a donné naissance à la légende, et Rousseau l'avait belle à en rechercher sérieusement l'original.

Ce texte, s'il est rétrospectivement le premier, n'est pas le seul que nous possédions de Hichâm. J'ai trouvé en Syrie, il y a bien des années, et je conserve dans ma collection un petit sceau de plomb inscrit à son nom (légende disposée en trois lignes):



عبد الله هشام امير المؤمنين

« Le serviteur de Dieu, Hicham, prince des Croyants ».

On remarquera que la titulature est identique à celle qu'offre l'inscription de Rousseau.

Je suppose, d'après sa forme même et l'aspect du revers, que ce plomb était un scellé fermant quelque coffre du trésor de Hichâm, calife réputé pour sa cupidité. Les historiens arabes nous disent que Hichâm possédait sept cents coffres, « tous scellés de son sceau ». M. Casanova, à qui j'ai communiqué ce petit monument et qui l'a publié dans ses Sceaux arabes en plomb\*, s'est rallié à cette façon de voir et incline à considérer ce sceau comme le plus ancien connu de cette série spéciale\*.

Rousseau a relevé, en outre, au centre de la cour intérieure du grand Gasr, un fragment d'inscription arabe d'une époque cer-

<sup>1.</sup> Clermont-Ganneau, Archaeological Researches in Palestine, vol. II, p. 206.

<sup>2.</sup> Revue de numismatique, 1894, extr. p. 3, nº 1; cf. p. 1.

<sup>3.</sup> Sur ces sceaux de plomb à légendes arabes, cf. les travaux de M. Stickel, Zeitschr. d. d. morg. Gesellsch., XX, p. 336 et XLIX, p. 63.

tainement moins ancienne<sup>1</sup>, sur un linteau au dessus d'une arcade reposant sur deux piliers carrés. Il le traduit ainsi:

« Le logement heureux de Sabide, fils de Djemal-ed-Din. »

En voici la transcription en caractères arabes d'après le manuscrit original :

Il faut traduire un peu moins librement : « cet endroit béni ». Je signalerai encore, en terminant ce petit examen épigraphique de la relation de Rousseau, une ligne arabe non datée, gravée au dessus de la porte d'un ancien minaret ruiné, de forme carrée , qu'il a vu à Tayibé. Il l'a traduit ainsi :

« Que Dieu inspire aux bons et aux justes la pitié et la bienfaisance envers les pauvres et les misérables ».

Le manuscrit original en contient la transcription en caractères arabes :

Enfin, je crois devoir relever : au profit de l'épigraphie grecque, une petite inscription gravée « sur l'épaisseur d'une pierre noire au bord d'une citerne extrêmement profonde » , dans les ruines de Hazem-el-ser, que Rousseau traversa en remontant de Tayibé vers Alep. Voici le fac-similé de la copie contenue dans son manuscrit :

# ΛΕΛΛΙΧΟ CΛΙΕΙΑΝΟΥ ΕΛΤΡΟΠ\*

Il semble que l'inscription débute par un nom au nominatif

- 1. A en juger par l'aspect des caractères neskhis, visibles dans le dessin original représentant la vue intérieure du Gasr. Ce détail a disparu dans la gravure exécutée, pour l'édition, d'après ce dessin.
  - 2. Comparer la forme du minaret des Guessour-el-Ekhewein.
  - 3. Je rétablis les termes exacts du manuscrit original.
- 4. Telle me semble être la véritable leçon du manuscrit (au lieu de Hozen et Hozen de l'édition). Un peu plus loin, il dit que ces ruines sont aussi désignées sous le nom de Auze-el-route.

suivi du patronymique au génitif. Mais la copie est trop incertaine pour que j'ose proposer une restitution ferme. Rousseau ajoute, en note, après le dernier caractère: « musle de sanglier ».

#### § 54.

## El-Kahf et la Caverne des Sept-Dormants.

La célèbre légende des Sept-Dormants d'Éphèse est une de celles qui ont pénétré dans le monde musulman dès la première heure et elle s'y est fait, par la suite, la superstition populaire aidant, une place aussi large que celle qu'elle s'est faite d'un autre côté, dans le monde occidental. Comme on le sait, cette légende a été, en effet, accueillie par Mahomet lui-même, qui l'a accommodée à sa façon dans la xviiie sourate du Coran, intitulée Soûrat el-Kahf, « Chapitre de la Caverne ». Au verset 8 il fait dire à Dieu : « As-tu considéré que (l'histoire des) Compagnons de la Caverne الرقيم et d'Er-Raqîm الرقيم est un de nos signes miraculeux? »

Le Prophète semble, d'ailleurs avoir été très insuffisamment renseigné sur cette histoire, malgré l'apparente précision de certains détails matériels, sur lesquels il s'étend avec complaisance, selon son habitude, à seule fin de faire croire qu'il est parfaitement au courant de la question, ce qui est toujours son grand sonci : orientation sud-nord de la caverne; les Dormants retournés, par les soins même de Dieu, tantôt sur le flanc droit, tantôt sur le flanc gauche; leur chien fidèle couché à la porte de la caverne, les pattes étendues; la durée de leur sommeil surnaturel (309 années); la construction d'une chapelle commémorative sur le lieu du miracle, etc. On dirait le tableau peint, en quelque sorte, d'après nature. En revanche, se faisant probablement l'écho des récits divergents dont il s'inspire et au milieu desquels il devait avoir quelque peine à se reconnaître. Mahomet hésite à se prononcer sur le nombre exact des Dormants: trois, cinq ou sept.

Il se tire d'embarras par l'échappatoire chère aux musulmans : « Dieu seul sait combien ils étaient¹. »

Comme de juste, cette légende, ayant ainsi reçu droit de cité dans le Coran, devait fort préoccuper les commentateurs musulmans. Et de fait, elle a servi de texte à de nombreux hadiths et récits, et cela, d'autant plus naturellement que, de bonne heure, les noms des Sept-Dormants et celui de leur chien, ont été considérés par la superstition populaire comme une formule talismanique, douée de vertus extraordinaires<sup>2</sup>. Sur ce point particulier, les musulmans n'ont fait, selon toute apparence, que suivre l'exemple qui leur était donné par les chrétiens orientaux euxmêmes. Je n'en veux pour preuve que l'existence de ces noms magiques gravés en copte, vers le viite siècle, dans une ancienne chapelle de Nubie<sup>2</sup>, en compagnie d'autres textes d'un caractère prophylactique évident : la Lettre de Jésus à Abgar<sup>4</sup>, les noms des Quarante Martyrs de Sébaste et la formule reversible bien connue :

#### « Sator Arepo tenet opera rotas ».

On a beaucoup disserté, et il y aurait encore beaucoup à dire sur l'origine même de cette singulière légende chrétienne des Sept-Dormants localisée à Éphèse, ainsi que sur l'évolution propre qu'elle a subie ultérieurement entre les mains des musulmans. Les derniers travaux de M. Koch<sup>5</sup> et de M. Guidi<sup>6</sup> sont loin d'avoir épuisé la matière. Il semble bien que cette légende, qui s'épanouit dans le christianisme vers le v° ou le vi° siècle, plonge par ses racines dans un vieux fond purement mythologique, où elle a puisé des éléments de nutrition très complexes. On a

4

<sup>1.</sup> Certaines traditions musulmanes ultérieures portent ce nombre jusqu'à neuf.

<sup>2.</sup> Cf. Reinaud, Descriptions des monumens musulmans du cabinet de M. le duc de Blacas, I, pp. 184-187; II, pp. 59-62.

<sup>3.</sup> Recueil de travaux... égypt. et assyr., XX, p. 174; XXI, pp. 133-136.

<sup>4.</sup> Voir ce que j'en dis plus haut, p. 172.

<sup>5.</sup> John Koch, Die Siebenschlaferlegende (Leipsig, 1883).

<sup>6.</sup> Guidi, Testi orientali inediti sopra i sette dormienti di Efeso (Atti de l'Académie des Lincei, 1883, serie III, vol. XII, p. 443 et suiv.).

depuis long temps' reconnu qu'elle présentait, en outre, des points de contact évidents avec certains mythes à forme plus ou moins astronomique, stellaires ou planétaires. Pour ma part, j'ai été amené il y a déjà bien des années 2 à la conclusion que la génération de cette légende a été influencée spécialement par le mythe si populaire d'Endymion dormant d'un sommeil éternel, sans vieillir, dans la caverne mystérieuse du mont Latmos. La légende païenne de Carie me semble avoir exercé une action de présence sur la légende chrétienne de Lydie. Il est frappant de voir que les deux centres de localisation des deux légendes parallèles, les deux cavernes merveilleuses d'Éphèse et de Milet, ne sont, somme toute, séparées que par une dizaine de lieues, et il ne faut pas oublier que, de l'aveu même des anciens, le sanctuaire d'Éphèse était une fondation carienne. C'est peut-être bien au mythe d'Endymion qu'est due, en particulier, l'introduction dans la fable chrétienne et musulmane d'un acteur dont le rôle va grandissant avec le temps : le chien 3. Chasseur ou berger, Endymion avait cet animal comme inévitable compagnon.

1. Déjà, le bon vieux d'Herbelot (Bibliothèque orientale, s. v. Ashab Kahaf) en avait eu l'intuition très nette quand il disait, en parlant du chien des Sept-Dormants placé au ciel par les musulmans : « mais c'est apparemment dans le Ciel des Astronomes, où nous en voyons deux de leur façon ».

2. J'ai eu l'occasion de communiquer cette idée à diverses personnes, notamment au regretté Rayet, alors qu'il commençait la publication de son grand ou-

vrage sur Milet et le golfe Latmique.

3. L'existence du chien dans la légende chrétienne est attestée, dès le vie siècle. par le curieux passage de Theodosius (De Terra Sancta, § XXXIV), qui lui donne le nom de Viricanus, Mercanus, Urcanus (Hyrkanus?). Les musulmans ont attaché une grande importance au chien des Sept-Dormants; ils lui ont même accordé l'entrée au Paradis (cf. dans l'Avesta, le chien du Paradis, et, sur le terrain indien, Rama refusant d'entrer dans le ciel d'Indra si l'on n'y admet aussi son chien). Ils donnent généralement à ce chien le nom de Qitmir (قطمير), nom qui est doué d'une vertu particulière et constitue à lui seul un veritable phylactère. Pour des raisons qu'il serait trop long d'exposer en ce moment, je serais tenté de considérer Qitmir = Qimtir comme une transcription. légèrement déformée, de χοιμητήριον (prononcé avec l'iotacisme kimitir[in], kim'tirin, mot qui se lit en tête de nombre d'épitaphes chrétiennes. La légende, aussi bien musulmane que chrétienne, semble viser expressément une inscription funéraire de ce genre, quand elle parle de la tablette sur laquelle étaient écrits les noms des Sept-Dormants et leur histoire. L'altération de Qimtir en Oitmir s'expliquerait aisément par la mobilité de l'r, qui, dans les dialectes

Mais cette étude de mythologie Iranscendante m'entraînerait trop loin. C'est un point particulier de la légende musulmane dont je voudrais m'occuper exclusivement aujourd'hui, un point qui intéresse d'une façon spéciale la géographie de la Palestine et qui a élé négligé jusqu'ici par la critique.

La tradition musulmane, mieux informée que ne pouvait l'être Mabomet, n'ignore pas que la Caverne des Sept-Dormants se trouvait en Asie-Mineure, auprès d'Éphèse. Elle connaît même et cite, tant bien que mal, les noms grecs des personnages et des lieux. Mais, en même temps, elle nous apprend que la légende avait été localisée ailleurs<sup>2</sup>, en Palestine même, dans une région répondant mieux à l'horizon géographique qui devait être celui de Mahomet, dans les parages de 'Ammân, l'antique Rabbat-Ammon, la Philadelphie des Séleucides.

Istakhry, reproduit par Aboul-Féda, dit que Raqîm ou Er-Raqîm, mentionnée dans le Coran, avec la Caverne des Sept-Dormants, est une petite ville, située sur les confins de la province de la Belqâ, et qu'on y voit des maisons entièrement taillées dans le roc vif.

Moqaddesy place cette Raqîm à un parasange de 'Amman, sur la limite du désert . L'on y voit une caverne avec deux portes, une petite et une grande. « On prétend, dit-il, que celui qui entrant par la grande porte ne peut pas passer par la petite, c'est un bâtard . »

arabes, a une tendance marquée à changer fréquemment de place dans les mots et les noms propres. Les exemples abondent dans la phonétique syro-arabe. L'altération serait analogue à celle qu'a subie, en Perse, le nom même de Qitmir, recueilli autrefois par Chardin (II, p. 301) sous les formes de Kratim et Cratin.

1. Voir l'ensemble des principaux textes réunis par M. Le Strange, dans sa Palestine under the Moslems, pp. 274, 286: cf. p. 392.

2. Je n'ai pas à m'occuper ici de la localisation tardive en Espagne, auprès de Tolède, rapportée, d'ailleurs avec beaucoup de réserve, par Yagoût.

3. Cette partie des Tokhoum formée par la route du Hàddj qui va de Damas à la Mecque, concorde sensiblement avec le limes romain de la province d'Arabie, du côté de l'est.

4. C'est ainsi que j'entends ce passage demeuré jusqu'ici à peu près incompréhensible. La traduction proposée par M. Le Strange s'écarte sensiblement du texte, sans aboutir, d'ailleurs, malgré ces changements tout à fait

Cette caverne renferme trois tombes, et, à ce propos, l'auteur raconte l'histoire fantastique de trois hommes qui s'y trouvèrent bloqués par la chute d'un gros rocher.

Yâqoùt parle de 'Ammân, la ville voisine de notre Raqîm, comme étant la ville de Daqianoûs (l'empereur Dèce), sous le règne de qui les Sept-Dormants entrèrent dans la caverne.

Ibn el-Athîr met Er-Raqîm à deux journées au nord de Karak, sur la route de Damas 1.

Abou Châma<sup>2</sup> la place entre 'Ammân et Zîza, deux localités bien connues.

arbitraires, à un sens satisfaisant : « They say that he who enters by the larger is unable to leave by the smaller, unless he have with him a guide. » L'entrée n'est pas opposée à la sortie, comme pourrait le faire croire cette traduction; il s'agit simplement de passer par deux portes, l'une grande, l'autre petite. M. Le Strange semble avoir corrigé tacitement le mot énigmatique مبذرق, en ميذوق , le rattachant au verbe ميذو, « guider »; mais ni l'expression, ni la construction, ni le sens général ne me paraissent admissibles. On ne voit pas comment l'intervention d'un « guide » peut permettre de franchir un passage dont la difficulté consiste dans son exiguité. Je crois que la leçon مبذرق est fautive, et doit être remplacée par un mot d'une graphie analogue, ayant le sens de « bâtard, enfant illégitime ou adultérin ». L'auteur veut dire que si l'on ne peut passer par la petite entrée, c'est signe qu'on est un bâtard : . . . . . Je m'appuie, pour cette conjecture, sur un passage de Ousâma que je citerai plus loin. J'avais pensé, pour le mot à suppléer, à "ice, qui a l'acception particulière de « bâtard » dans le dialecte syrien; mais ce mot est d'âge douteux; on pourrait aussi songer soit à منبوذ, « enfant trouvé », soit à منبود « bâtard ». M. de Goeje, que j'ai consulté à ce sujet et qui sc rallie complètement à ma façon de voir, serait tenté de restituer مبزر, ou même عزر (en détachant le ᇘ pour en faire le 🏮 commençant la phrase suivante), et d'y voir la transcription de l'hébreu ממודד, mamzer, « bâtard ». Quoi qu'il en soit, c'est là une vieille superstition, qui existe, avec quelques variantes, sur divers points de Syrie (par exemple, dans la mosquée d'El-Aqsa, pour deux colonnes laissant entre elles un étroit passage). Cette explication me paraît absolument confirmée par le témoignage d'Ousâma dont j'ai parlé et qui se rapporte incontestable ment à la même caverne que celle dont parle Moqaddesy; elle est, en outre,

mèmes que visent les deux auteurs. 1. Hist. ar. des Crois., I, p. 594.

comme je le montrerai, matériellement vérifiée par la disposition des lieux

<sup>2.</sup> Id., p. iv. 253. Itinéraire partant de Râs el-Mâ et aboutisssant à Karak en passant successivement par : Edh-Dhalil (= Oudd Dhoulail), Ez-Zerqà, (= Qal'at Zerqà), 'Ammân, (el-Belqà), En-Raqìm, Ez-Zizà (= Qal'at Ziza), En-Nouqoùb (=?), El-Laddjoùn (= Laddjoùn, près de Oumm er-Resàs), Adar (?), Er-Rabba, le Oùad Karak.

Dans ses mémoires d'une lecture si attachante, Ousâma' dit avoir passé, au cours d'une de ses aventureuses expéditions, par cette localité, et il la décrit dans des termes tels qu'on ne saurait douter qu'on y voyait bien à son époque celle mentionnée par le Coran. « Je passai en chemin, dit-il, par El-Kahf et Er-Raqim. Je m'y arrètai et j'entrai pour prier dans la mosquée. » Puis, il y signale une certaine entrée étroite et d'accès difficile, avec une bizarre superstition s'y rattachant²; ce dernier trait caractéristique rappelle tout à fait celui rapporté plus haut par Moquèdesy et achève de nous prouver que nous avons bien affaire à la même localité.

La question, maintenant, est de savoir où nous devons chercher, sur le terrain, cette *Er-Raqîm*, autrement dit *El-Kahf* (« la Caverne»). Depuis longtemps on a renoncé, avec raison à yvoir la ville de Petra, comme on le faisait depuis Schultens, sous prétexte que cette ville portait, chez Josèphe et dans le Talmud, le nom de Rekem<sup>3</sup>. M. H. Derenbourg, dédoublant les deux noms, a proposé d'identifier le Er-Raqîm d'Ousâma avec un village

<sup>1.</sup> Édit. H. Derenbourg, p. 11 du texte arabe, p. 230 de la Vie d'Ousama.

<sup>2.</sup> Je crois devoir insister sur ce détail qui vient éclairer complètement le passage de Moqaddesy tel que j'ai essayé de l'expliquer dans une note précédente. Ousâma raconte qu'après avoir fait sa prière dans la mosquée, il ne se souciait pas de s'engager dans le passage étroit (المنيق) qui s'y trouve, lorsqu'un de ses compagnons se mit en mesure d'y pénétrer. Ousama l'interpella, en lui disant : « Qu'est-ce que tu vas faire par là? prie donc dehors! » — « Par Dieu! lui répondit celui-ci, suis-je donc un bâtard que je ne puisse entrer dans cet étroit passage! » Et, il expliqua à Ousâma, intrigué par cette riposte, que nul bâtard ne pouvait malgré tous ses efforts passer par ce chemin. Piqué au jeu, Ousama, bien que fort sceptique, fit aussitôt l'essai et s'en tira à son honneur, ainsi que d'autres soldats de l'escorte. Il n'en fut pas de même d'un esclave noir d'un de ses officiers qui, bien que très mince, ne réussit pas à passer malgre tous ses efforts, et ce à son grand dépit. Comme on le voit, c'est de point en point la legende superstitieuse relatée tout à l'heure par Moqaddesy. Et ici, les mots très clairs, حرام زاده تحرام زاده ملاية d'après l'excellente correction proposée par M. de Goeje pour la leçon fautive du texte de M. Derenbourg), et « enfant illégitime, adultérin, bâtard », sont la justification de la correctionque j'ai proposé d'introduire, dans le texte de Moqaddesy, pour la leçon .مبذرق fautive

<sup>3.</sup> Cf. Le Strange, op. c., p. 277, note.

de Rakim, mentionné dans le Guide Joanne, entre Karak et Rabba, et El-Kahf avec les Cavæ, château fort des Croisés situé en Arabie, non loin du Sinar, selon Guibert de Nogent. Ces deux solutions, dont la seconde n'est, d'ailleurs, que toute relative, car il resterait à savoir où se trouvaient les Cavæ des Croisés, me paraissent être inadmissibles. Tout nous invite, comme il appert des divers témoignages rapportés ci-dessus, à circonscrire nos recherches dans une région beaucoup plus septentrionale, dans les parages immédiats de 'Ammân.

Je proposerai une localité qui par sa position, par son nom, par ses particularités archéologiques même, me semble répondre à toutes les données du problème. C'est El-Kahf ou Maghâret el-Kahf, située à 41/2 milles anglais de 'Amman, dans le sud-sudest<sup>z</sup>. On y voit justement une remarquable nécropole composée de tombeaux avec façades monumentales sculptées dans le roc vif. Deux de ces tombeaux attirent particulièrement l'attention. On peut en voir les levés détaillés dans les Memoirs du Survey déjà cités'. Devant l'un d'eux, l'on distingue encore les restes non équivoques d'une petite mosquée avec son mihrâb, attestant une vénération formelle des musulmans pour ce lieu, sans parler des fondations d'une tour (?) ruinée, d'un âge indéterminé, qui s'élevait au-dessus même du tombeaus. Ces sépulcres richement décorés sont d'origine notoirement chrétienne, comme le montre la présence de la croix qui intervient dans l'ornementation d'une des deux façades architecturales.

La localité n'est plus connue aujourd'hui que sous le nom

<sup>1.</sup> Les auteurs, MM. Chauveau et Isambert, ont probablement emprunté ce renseignement à Tristram, *The land of Moab*, p. 109 (cf. sa carte), qui, à ma connaissance, est le seul voyageur parlant de ce prétendu Rakim près de Karak.

<sup>2.</sup> Bien que M. G. Röhricht (Gesch. d. Kön. Jerus., pp. 322, 357) s'y soit rallié sans hésiter.

<sup>3.</sup> Voir la Carte du Palestine Exploration Fund, Portion of Eastern Palestine. Cf. Memoirs, the Survey of Eastern Palestine, p. 116 et suiv.

<sup>4.</sup> Tout récemment encore, M. Brünnow a pris la photographie de la façade de l'un d'eux (gravée dans les Mitth. u. Nachr. du Palastina-Verein, 1899, p. 27).

<sup>5.</sup> Cf. Coran, xvIII, 20: « elevons un édifice au-dessus ... nous y construirons un mesdjid ».

d'El-Kahf « la Caverne »; mais, grâce au passage explicite de Ousâma, qui lui donne en même temps le nom de Er-Ragim, on ne saurait hésiter à reconnaître que c'est bien celle que désignent tous les autres auteurs arabes seulement sous ce dernier nom. Il ne serait pas impossible que ce nom de Ragim eût été autrefois le nom véritable de la ville dont on remarque, tout près de là, les ruines et dont El-Kahf est la nécropole. Ce nom a disparu de la tradition d'autant plus facilement que, de bonne heure, il a embarrassé les commentateurs du Coran; nous les vovons, en effet, différer d'avis sur le point de savoir s'il faut distinguer les « Compagnons de l'El-Kahf », des « Compagnons de Er-Raqîm ». Le nom même, ou le mot ragîm a prêté, de leur part, aux explications les plus divergentes; pour les uns, c'est le nom de la montagne ou de la vallée où était située la caverne; pour les autres, c'est celui de la ville même d'où les Dormants étaient originaires; pour d'autres, c'est le nom de leur chien, ordinairement appelé Qitmîr'; pour d'autres, enfin, c'est le nom de la tablette de plomb ou de pierre où étaient écrits (ragam) les noms des Dormants.

Assurément, l'on ne saurait affirmer qu'en dictant sa sourate sur les « Compagnons de la Caverne », Mahomet lui-même avait en vue notre localité de El-Kahf, localité qu'il avait été pourtant à même d'apercevoir, sinon de visiter, au cours de ses fréquentes pérégrinations en Syrie comme chamelier<sup>2</sup>. Ses idées sur ce

<sup>1.</sup> Voir, plus haut en note, l'observation relative à l'origine possible du nom du chien Qitmir tiré artificiellement d'un mot fréquent dans l'épigraphie grecque funéraire.

<sup>2.</sup> Il est à noter que le plus grand des deux sépulcres d'El-Kahf, forme avec les oliviers et le térébinthe qui s'élèvent devant lui « conspicuous objects from a great distance on the south. » Or, El-Kahf est tout près de la route du Hâddj allant de la Mecque à Damas, route sur laquelle Mahomet a dû plus d'une fois traîner ses sandales.

Il est à noter, également, que l'orientation de l'entrée du sépulcre, qui regarde le sud, répondrait bien à celle dont parle le Coran (verset 16) : « Tu vois le soleil, quand il se lève, obliquer à droite de la Caverne et, quand il se couche, décliner à gauche. » La majorité des commentateurs musulmans ont tiré de là la conclusion que l'entrée de la caverne regardait le nord; tel est, par exemple, l'avis de Tabari. Ils supposent tacitement que le spectateur est placé dans la caverne même, ou à la porte, et lui tournant le dos; mais, logiquement, d'après la teneur même du verset, le spectateur est censé en dehors de la caverne, et la

point étaient peut-être beaucoup plus vagues. Mais, en tout cas, ce dont on ne saurait douter, après ce que je viens d'exposer, c'est que la tradition musulmane syrienne s'était prononcée de bonne heure dans ce sens, et que, pour elle, la Caverne des Dormants du Coran était à El-Kahf, près de 'Ammân.

Ces pages étaient déjà à l'impression quand j'ai reçu, sur la nécropole si curieuse d'El-Kahf, des renseignements complémentaires qui arrivent tout à fait à point pour corroborer ce que je viens de dire. Dans un récent voyage, M. Brünnow a relevé avec le plus grand soin les deux sépulcres décrits plus haut et a pris d'excellentes photographies de leurs façades architecturales. Avec une obligeance dont je ne saurais trop le remercier, il a bien voulu, ayant appris par notre ami commun, M. van Berchem, l'intérêt tout particulier que je prenais à la question, mettre ces documents à ma disposition, en attendant qu'il les publie dans la relation de son exploration de la Belqà et de la Gebalène. Je donne ici, avec sa gracieuse autorisation la gravure de ces deux façades (pl. IX), A et B), et le plan de celui des deux sépulcres qui me paraît correspondre à la caverne visée par la vieille tradition musulmane pl. X. Ce sépulcre (A) est celui qui est désigné, dans la description des Memoirs, sous le qualificatif de « eastern tomb ».

Les restes de la mosquée sont parfaitement reconnaissables, en avant de l'espèce de cour entaillée dans le roc qui précède la porte monumentale du sépulcre; on voit encore, dans le mur méridional, la niche du mihrâb régulièrement orientée au sud. Au-dessus du sépulcre souterrain est une plate-forme supportant les arasements d'un édifice carré, mesurant  $10^{m}$ ,  $30 \times 10^{m}$ , 20, qui avait sa porte à l'est et devant lequel semble s'être élevé au-

regardant; dans cette position le soleil se lève naturellement à droite et se couche à gauche; par conséquent l'entrée fait face au sud et non pas au nord.

trefois un large vestibule tétrastyle. Ce doit être la « tower » dont parlent les *Memoirs*. M. Brünnow y verrait plutôt un petit temple. Peut-être bien est-ce une mosquée, plus ancienne que l'autre, ou, tout au moins, si c'était réellement un sacellum ou peut-être même une chapelle, cet édifice a-t-il pu être transformé, à une certaine époque, en oratoire musulman. C'est ce que pourrait tendre à faire croire une observation que je ferai plus loin.

Le sépulcre proprement dit consiste en quatre chambres excavées dans le roc, et contenant six sarcophages diversement ornementés, distribués par groupes de trois dans les deux chambres de droite et de gauche.

La chambre du fond offre une particularité qui, étant donné le point de vue spécial auquel je me place, est du plus haut intérêt. En effet, dans la paroi de l'arcosolium oriental est pratiquée, en a, une petite ouverture carrée qui communique avec un puits vertical, également carré, montant vers la surface du sol, et que M. Brünnow compare justement à une « cheminée ». La pl. X en contient le plan spécial et une coupe qui feront mieux comprendre cette disposition d'un caractère tout exceptionnel.

Cette « cheminée », dont la section carrée, mesure 0<sup>m</sup>,53 × 0<sup>m</sup>,60, est tout juste suffisante pour donner passage à une homme pas trop gros, m'écrit M. Brünnow. Il n'a pu l'explorer que sur une hauteur de 2<sup>m</sup>,25 et il suppose, mais sans avoir été à même de le vérifier, qu'elle devait déboucher dans le sol de la plateforme supérieure, au milieu du vestibule du sacellum; il évalue à 1 mètre environ l'épaisseur de la couche de rocher qui sépare ce sol du point jusqu'où il a pu pousser l'exploration intérieure de la cheminée.

On ne saurait manquer d'être frappé du rapport qui existe entre cet étroit passage et celui qui est décrit dans les récits de Moqaddesy et de Ousâma; c'est bien le مضيق et le مضيق dont parle ce dernier. Ce rapprochement achève d'assurer, à mon avis, l'identité de la localité et du sépulcre avec la Caverne des Sept-Dormants de la tradition musulmane. Elle est confirmée, en

outre, par l'existence de la mosquée dont on voit les ruines en avant du sépulcre A et, aussi, par les nombreuses marques de tribus (ouousoûm) qui couvrent les parois, surtout celle du sépulcre B, et qui sont visibles dans la photographie, marques attestant une vénération séculaire des musulmans pour ce sanctuaire.

Mettant à profit l'extrême obligeance de M. Brünnow qui a fait de toute cette région une exploration détaillée, je l'ai consulté sur une petite question accessoire de topographie que j'ai touchée incidemment plus haut (p. 297, note 2): les divers points qui jalonnent l'itinéraire de Saladin marchant de Damas contre Karak, occupée alors par les Croisés. L'avant-dernière étape du sultan est appelée Adar ادر, par Abou Châma. Les cartes très imparfaites de la région n'offraient aucun nom correspondant. Mais M. Brünnow a relevé dans ses carnets celui de Adir qui, situé entre Laddjoûn et Karak, à environ 6 kilomètres est-est-nord de cette dernière ville, paraît bien être le point cherché. Il est vrai que, de là, l'itinéraire de Saladin aurait fait un crochet assez singulier, de près de 8 kilomètres, dans le nord, pour aller toucher Rabba, avant de venir prendre position au Ouâdy Karak; mais ce crochet peut s'expliquer par quelque nécessité stratégique, par exemple, comme me le fait justement observer M. Brünnow, par le besoin, capital pour un corps d'armée en marche, de trouver de l'eau; à Rabba, il y a de nombreuses citernes et une très grande birké. Il ne resterait plus à déterminer que l'identité et la position de l'étape de En-Nougoûb, entre Zîza et Laddjoùn. Le nom النقوب est peut-être altéré; en tout cas, le terrain, autant que nous le connaissons, n'offre rien de correspondant comme toponyme, bien qu'a priori on pourrait songer à tel ou tel point qui se recommande par sa position, sinon par son nom.

<sup>1.</sup> Il ne serait pas impossible, toutefois, que la véritable mosquée où Ousâma a prié, avant de s'engager dans l'étroit passage, ait été, à cette époque, installée dans le sacellum même construit au-dessus du sépulcre, étant donné que l'orifice de la cheminée débouche vraisemblablement dans le vestibule de ce sacellum.

### § 55 1.

#### « Tabella devotionis » à inscription punique.

M. Berger vient de nous faire connaître un monument carthaginois jusqu'ici unique en son genre, une tabella devotionis avec inscription phénicienne, découverte par M. Gauckler dans la nécropole de Douimès, à Carthage. Cette tabella, comme les monuments similaires grecs et romains, consiste en une mince lamelle de plomb, gravée au stylet et ensuite roulée pour être expédiée à son adresse, c'est-à-dire à quelque divinité infernale, peut-être par l'intermédiaire d'un sépulcre, les sépulcres servant souvent de boîtes aux lettres pour ces missives chargées d'assurer par les moyens magiques la perte de tel ou tel vivant qui portait ombrage.

Le texte, composé de six lignes, présente de grandes difficultés de lecture et d'interprétation. Mon savant confrère en donne une transcription et un essai de traduction qui, il en avertit lui-même, ne sont pas définitifs, mais qui ont l'avantage de fournir une base ferme de discussion. Je les reproduis ici en les faisant suivre de quelques observations que m'a suggérées

<sup>1.</sup> Lecture faite à l'Académie des Inscriptions et Belles-Lettres, séances des 4 et 11 août 1899.

<sup>2.</sup> Comptes-rendus de l'Académie des Inscr. et Belles-Lettres, 1899, pp. 173 et 179-186 avec deux planches.

<sup>3.</sup> Voir pourtant le n° 113 du Corp. Inscr. Att., Appendix, que rappelle avec raison M. Berger, et qui contient peut-être, comme le pense M. Wünsch, les restes d'un texte bilingue, phénicien et grec. Mais le fac-similé n'est pas suffisant pour permettre d'en tirer quelque chose. Le P. Delattre a aussi découvert récemment, à Carthage, une tabella devotionis avec inscription phénicienne; mais elle est dans un tel état de mutilation que l'étude n'en a pas encore été possible, les fragments s'effritant au moindre contact.

<sup>4.</sup> Les Sémites étaient familiers avec ce mode d'épigraphie; Job (xix, 24) le définit parfaitement quand il parle de l'écriture gravée sur du plomb avec un stylet de fer.

<sup>5.</sup> Voir à ce sujet les intéressantes observations du P. Delattre, Revue archéol., 1898, II, p. 218.

l'étude du texte, contrôlée par l'examen attentif (de l'original :

- ו רבת הות אלת בילכת ש יסכה
- 2 אתך אנכי מצלה אית אמעןש]תרת
  - 3 ואית עמרת ואית כל אש לא?כא
- מש 4 [ש]לֹןכ]א עלתי ב[כ]סף אברהת [ע]לֹּןבם]
  - ז אם אית כל אדם אש [ש]ל[ך] עלתי
    - 6 [ב]רני]תה(א]פניי]מינית יסכנהן ענבול
- « 1. Grande Haoua, déesse, reine de....:
- « 2. Avec toi je... Ammastoret
- « 3. Et Amrat, et tous ceux qui....
- « 4. .... contre moi,.... des esprits, à jamais,
- « 5. Soit tout homme qui..... contre moi.
- « 6. Par la grande.... reine.... »
- L. 1. Le nom spécifique de la divinité invoquée ne serait-il pas אלח, à lire Allat, au lieu de le considérer simplement comme le mot générique « déesse »? אלח, au sens de « déesse » ne s'est pas encore rencontré jusqu'ici en phénicien, tandis que l'existence, dans le culte punique, d'une déesse portant le nom spécifique de Allat, semble être prouvée par deux inscriptions de Carthage ' et une inscription néo-punique de Sardaigne '. Il est possible que cette déesse soit essentiellement identique à la déesse assyrienne Allat, sœur d'Istar, femme de Nergal et reine (cf. בלכת) des enfers.

Cette divinité infernale, une sorte d'Hécate sémitique, serait bien en situation ici, sur une tabella devotionis. Dans ce cas, חות ne serait plus un nom divin, « Haua », apparenté au nom hébreu d'Ève et désignant, pense M. Berger, l'esprit du défunt invoqué par l'auteur de la devotio. Peut-ètre faut-il y voir simplement un mot tiré de la racine הוה « vivre ». On pourrait penser à un substantif abstrait signifiant « vie » et construire , can men.

<sup>1.</sup> C. I. S., no 243, 244 : « prètre de Allat ».

<sup>2.</sup> C. I. S., חס 149: דהרבת לאכת, « à la Grande Ailat ».

« maîtresse de vie », vocable qui rappellerait quelque peu celui qui est donné à Anat-Athénè dans la bilingue de Larnax Lapithou': מו הים « force de vie ». Seulement, cet exemple même, et d'autres encore, plus caractérisés à cet égard , nous montrent qu'en phénicien c'était, comme en hébreu , la forme plurielle masculine, מיים, qui était usitée pour rendre l'idée abstraite de « vie ». Faudrait-il considérer ce mot comme un adjectif ou participe au féminin pluriel, « les vivantes » = חיית? Nous savons qu'en phénicien, la racine הוה = הוה, « vivre », maintenait volontiers dans ses dérivés le waw radical 4, là où l'hébreu préfère le yod. « Maîtresse des vivantes » pourrait, à la rigueur, s'expliquer assez bien, si l'on se rappelle que le masculin 27 est susceptible de se construire avec un substantif au génitif, et si l'on tient compte du fait que la personne vouée aux puissances infernales par la tabella est justement une femme. Peut-ètre, toutefois, vaut-il mieux, grammaticalement, considérer הזה, comme un participe ou un adjectif au féminin singulier, se rapportant à בית : « Grande vivante », le tout qualifiant par une sorte d'antinomie, Allat, déesse des enfers.

La fin de la ligne est d'une lecture très incertaine. Le caractère qui suit le groupe we, lecture qui semble confirmée par la répétition qui en apparaît à la fin de la ligne 6, est-il bien un he, ici et, aussi, à cette même ligne 6? En tout cas, ce caractère douteux était certainement suivi encore, à la ligne 1, d'un autre caractère, qui a échappé à l'attention de M. Berger et qui, d'après ce qui en reste, a toutes les allures d'un aleph. Cela

<sup>1.</sup> C. I. S., no 95.

<sup>2.</sup> Par exemple, The a de mon vivant » C. I. S., no 15.

<sup>3.</sup> L'hébreu connaît cependant aussi une forme féminine de nom abstrait החורת vie ».

<sup>1.</sup> Sur la stèle de Byblos, C. I. S., nº 1: א מווה " qu'elle fasse vivre » et le nom même de Yehaumelek. Cf. la salutation phénicienne et carthaginoise, qui sonnait ainsi aux oreilles grecques et romaines: א מוֹנ (פֹּנִינְיִם (פֹּנִינְיִם בּיִּנְיִם בּיִּנְם בּיִּנְם בּיִּנְם בּיִנְם בּינִם בְּינִם בְּינִים בְינִים בְּינִים בְּינִים

Il faut tenir grand compte, enfin, de l'usage du néo-punique, où le waw se maintient avec une remarquable fixité dans les formes, à c'thographe tiès variée, signifiant « il ou elle a vecu » : אות, הוע, עוד, הוע, עוד

nous donnerait pour l'ensemble de ce groupe terminal שיככהא. Nous verrons tout à l'heure comment on pourrait essayer de le couper.

בעלה ב. 1. 2. — doit-il être réellement considéré comme [un participe, qui gouvernerait à l'accusatif les propositions successives précédées de la particule nus, propositions qui désignent incontestablement les diverses catégories, de personnes, ou de choses, touchées par l'imprécation? Ne serait-ce pas, plutôt, un nom propre, Mesalleah, Mesoullah, le nom de l'auteur de la devotio. nom dont l'absence, dans la traduction obtenue par M. Berger, paraît bien singulière et qu'on attendrait a priori. On peut, en faveur de cette façon de voir, faire valoir plusieurs considérations. Le verbe בלה ne fournit aucune acception avant le sens péjoratif qui serait de rigueur, si c'était réellement un participe définissant l'acte même de la devotio; toutes les acceptions impliquent, au contraire, des idées favorables qui conviennent bien à un nom propre: « hene processit, successum habuit, prosperatus est, prosperavit, prospere fecit, etc... » Ce verbe it entre dans la composition de plusieurs nons propres phéniciens et puniques. L'onomastique sémitique connaît des noms propres constitués par de simples participes en 2°. Enfin la tournure employée ici. avec le pronom personnel emphatique אבכי, « moi », semble aunoncer, à première vue, que le mot suivant ce pronom doit être un nom propre : « moi un tel ». C'est la façon ordinaire dout l'auteur se présente dans les inscriptions. Il y a mème une hypothèse qui vient à l'esprit, mais que je signale sans y insister. La scriptio איבי, avec le god final, est insolite, étant données les

<sup>1.</sup> מעלצלה אשבעצלה, etc. . Nous rencontrons même deax fois a Carthage le nom propre אכה, tout court (C. I. S., nºº 291, 411).

<sup>3.</sup> Cette orthographe ne s'est rencontrée jusqu'ici que sur les proscynémes d'Abydos. Je n'en connais pas d'exemple dans l'épigraphie proprement punique.

habitudes de l'orthographe punique. Faudrait-il distraire ce yod final de אבלי pour le reporter au commencement du groupe מצלי pour le reporter au commencement du groupe סחים איביי אום? On aurait ainsi un nom propre איביי אום décomposer איביי ליבוי איביי אום איביי אום איביי אום איביי אום איביי אום איביי אום ביי איביים ווווים ביי איביים ווווים ביי איביים איביי איביים ווווים איביים איביים איביים איביים איביים איביים איביים איביים וווווים איביים וווווים איביים איביים איביים איביים איביים וווווים איביים איבים איביים א

S'il en est ainsi, il devient nécessaire de chercher ailleurs le verbe moteur des propositions qui suivent à l'accusatif. Ailleurs, ce ne peut-être que plus haut. Par suite, on serait enclin à croire que ce verbe doit se cacher dans les deux groupes de lettres compris entre מוסכהא אתך: (lignes 4-2): שוסכהא אתך.

Mais, là, les difficultés sont grandes. Faut-il couper: אתק, en supposant, sans pouvoirle justifieravec quelque précision, un sens approximatif tel que : « celui qui dévoue avec toi, c'est moi Mesoullah, etc... »? Même en admettant qu'on puisse considérer פי comme un verbe ayant le sens de « dévouer, ensorce-ler » — ce qui est encore à démontrer — il faut reconnaître que la construction grammaticale serait médiocrement satisfaisante, avec ce verbe ainsi séparé de son régime direct מוואל, etc. par plusieurs mots qui en interrompraient l'action grammaticale. D'autre part, il semble plus naturel, comme nous y invite la particule relative ש, de rattacher, ainsi que l'a fait M. Berger, les mots מון של a la divinité invoquée au début de l'inscription; malheureusement la fonction exacte de ce ש, affectionné par le dialecte phénicieu, n'est pas encore bien connue. Est-ce un simple indice du génitif , impliquant toujours, pour le second des deux termes qu'il

<sup>1.</sup> Cf. פסנעם, גדנעם.

<sup>2.</sup> Telle est, semble-t-il, sa fonction ordinaire. Il semble aussi, parfois, pouvoir remplacer l'indice explicite du patronymique z, entre deux noms propres. En-

met en relation, la valeur d'un nom, soit propre, soit commun? Ou bien, peut-il, à l'occasion, jouer le même rôle que le véritable pronom relatif www, c'est-à-dire commander un verbe? Ce qui vient compliquer encore ici la question, c'est l'intervention de l'aleph qui, ainsi que je l'ai dit, doit être certainement rétabli à la fin de la ligne 1. Si le caractère précédent est bien un he, la coupe an s'impose, et ce mot ne peut guère être autre chose que le pronom de la troisième personne, masculin ou féminin. D'autre part, le w étant naturellement dégagé de ce qui précède et de ce qui suit, il en résulte que le groupe trilitère 72 est lui-même nettement isolé. Cela posé, deux explications approximatives sont possibles. Ou bien ש יכך הא se rapporte à « Allat, reine », ou bien ces trois mots forment une petite phrase indépendante; dans les deux cas, אה aurait une force verbale. Dans le premier cas, on pourrait comprendre: « Allat, reine, laquelle est 70' »; mais on est surpris alors de voir que le mot 70 ne porte pas les signes extérieurs du féminin. Dans le second cas, ce pourrait être quelque chose comme : « ce qui est, ceci est 701; voici ce qui est 701 », c'est-à-dire une sorte de formule introductive de l'imprécation qui suit; littéralement, et en pauvre latin : quod devotum est id est. Il faudrait, sans doute, pour donner quelque consistance à cette conjecture, arriver à établir le sens propre de זיכ. Le mot ne serait-il pas apparenté à l'hébreu בין, אוסיך « faire une libation » et, par extension, « consacrer, vouer »? On peut imaginer que le rite de la devotio comportait un sacrifice liquide, eau, vin, ou, peut-être, sang', et que la libation préliminaire de

fin, on a plusieurs exemples, où il est employé d'emblée, sans premier terme corrélatif apparent. L'origine étymologique en est encore plus obscure que le rôle grammatical, rôle très complexe, comme l'on voit. Je me demande si ce n'est pas au fond une contraction de l'expression an v (qui apparaît complète au n° 14' du v. I. S.) = an va. « lequel lui », is qui, is quem, id quoil : l'apocope de l'aleph s'expliquerait par l'agglutination du pronom réduit lui-même à une simple voyelle non visible. Dans plusieurs des cas. cette façon de voir rendrait bien compte de certaines tournures autrement bien difficiles à analyser. par exemple dans la grande inscription de Narnaka, dans la bilingue punique de El-Amrouni, sur les ossuaires puniques et néo-puniques à épigraphes peintes, etc.

1. Cf. pour le sang de la victime le mot rabbinique בכיכה et l'arabe غينًا:

l'opération avait fini par désigner l'opération elle-même. Le phénicien 72° serait alors à l'hébreu 72° comme 72° est à 72° « donner ».

Pour bien comprendre l'usage des libations dans le culte des morts, en général, et dans notre cas particulier, il fant se reporter aux intéressantes observations du P. Delattre relativement à une des nécropoles de Carthage (Rev. archéol., 1898, II, p. 216-218). Plusieurs des sépulcres y présentent un dispositif des plus curieux, un long tuyau de terre cuite, quelquefois de plomb, posé obliquement, qui communiquait avec l'extérieur et par lequel on pouvait verser du dehors les libations rituelles, de façon à les faire arriver jusqu'à l'urne funéraire. C'est justement par ces mêmes conduits que les amateurs de sortilèges glissaient subrepticement à l'adresse des divinités infernales, leurs missives d'exécration. Il ne serait pas surprenant qu'ils crussent devoir accompagner ces envois indiscrets de libations rituelles destinées à leur rendre favorable soit la divinité elle-mème, soit le défunt · dont ils venaient mettre ainsi à contribution l'intermédiaire complaisant. Ce pouvait être, en quelque sorte, une manière d'acquitter les droits de port et d'assurer bon accueil à leurs requêtes. Cette pratique n'était pas toujours du goût de la famille du mort, comme le remarque justement le P. Delattre, car il a constaté plusieurs fois que, pour y faire obstacle, l'orifice du conduit était fermé par une plaque de métal percée de petits trous formant passoire et ne permettant que l'introduction des liquides.

Ce rapprochement tout à fait topique rendrait bien compte de l'emploi du mot 70 « faire une libation » appliqué par notre texte à l'expédition de la tabella devotionis par le canal même des libations, le contenu de la tabella étant, pour ainsi dire,

<sup>1.</sup> Une explication analogue serait applicable si l'on pre érait rapprocher la racine אסין, הסין, « oindre ».

Je rappellerai pour memoire que 702 semble avoir eu aussi en hébreu le sens de « tisser ». Un pourrait supposer alors qu'il aurait passé au sens métaphorique d' « ensorceler » par une association d'idées du genre de celle que nous offre le verbe grec 227/25ω « her. ensorceler ». Mais c'est peut-être aller chercher bien loin la vérité, et, tout bien pesé, je ferai plutôt pencher la balance en faveur de 702 « faire une libation ».

versé par ce canaì. On conçoit ainsi que le sens ait pu passer du mode d'envoi à l'envoi lui-même et que l'auteur de la dévotio l'annence en quelque sorte comme une libation. Il n'est pas impossible que, par suite, le mot 75°, verbe ou substantif, ait pu prendre la signification générale de devovere, devotum; le verbe latin libare a lui-même subi une évolution analogue et s'emploie souvent, d'une façon toute métaphorique, au seus large de « consacrer, dédier, votter ».

Quoi qu'il en soit, si, d'une façon ou d'une autre, la fin de la ligne 1 forme un tout indépendant du commencement de la ligne 2; si, d'autre part, מצלה n'est pas un participe, mais un nom propre, comme je crois l'avoir montré, force nous est de chercher au début même de la ligne 2 le verbe indispensable à la construction de la phrase subséquente. Mais comment dégager un verbe de ces trois lettres אתך, qui, à première vue, semblent bien être simplement, comme l'admet M. Berger, le pronom suffixe de la deuxième personne, combiné avec la préposition nx. « avec toi »? — A moins de supposer, chose peu vraisemblable, que, dans cette formule, le verbe pouvait être sous-entendu. On ne saurait guère songer au verbe מתה qui, à la forme hiphil, a le seus de « apporter ». Par moment, je me demande si la troisième lettre ne serait pas un noun; le noun et le kaph sont souveut difficiles à distinguer l'un de l'autre dans cette inscription, et, ici, l'attache de la tête de la lettre a un peu soutsert, bien que, je le confesse, la lecture kaph soit paléographiquement plus vraisemblable. C'est dommage, car nous obtiendrions de cette façon אתן, « je donne », verbe qui serait excellent au sens de devovere 1. Et encore attendrait-on un régime indirect : « je te donne » ou « je donne  $\dot{a}$  », avec la proposition 5 ou bien avec l'expression ייל יד « dans ta main ».

— L. 3. — J'hésite à suivre M. Berger qui considère במרה comme un second nom de femme : 'Amrat. Je croirais plus volontiers qu'il n'y a qu'une seule femme en cause — Amas-

<sup>1.</sup> On a de nombreux exemples dans la Bible de της au seus de « vouer » (à la mort). Cf. l'emple: fréquent de ἀναπίθεμ: sur les tabellae classiques.

toret — et que l'auteur de la devotio englobe dans son maléfice différentes choses qui dépendent de son ennemie. Je serais tenté de comprendre ainsi : « Je dévoue Amastoret, et (la) 'amrat et tout ce qui est à elle. » שבית serait déterminé, en réalité, par le אש « qui est à elle », qui suit איז « et tout ce qui », et qui, bien qu'exprimé une seule fois, tombe effectivement sur les deux termes. Cette détermination est même suffisante pour motiver l'absence de l'article devant le substantif 'amrat, absence dont, autrement, on pourrait s'étonner et tirer objection, אית appelant généralement après lui l'article quand le mot qu'il commande n'est pas un nom propre ou un substantif déterminé d'une autre manière, par exemple, par l'état construit ou bien par le pronom relatif; le cas est semblable à celui que présente le décret du Pirée (ligne 7): אית אדמם אש פעל, « sobs homines qui fecerunt » 1. Quant à שש ce ne peut être que « tout ce qui » (kol ach) et non « tous ceux qui » (kol ich); dans ce dernier sens on aurait employé, comme plus bas, le mot DTN, « homnie ».

Ce point acquis, quelle peut être la chose appelée συνν? La racine hébraïque fournit des dérivés qui semblent signifier « moissonner » et, aussi. « faire le commerce »; à ces sens qui, d'ailleurs, ne sont pas très bien assurés, vient s'ajouter, dans la langue rabbinique, celui² d' « habiter » et surtout de « travailler, faire ou faire faire un travail manuel ». Il ne serait pas impossible que quelqu'un de ces sens fût de mise ici. On pourrait penser, entre autres, si l'on tient compte de ce fait que ce mot apparaît plusieurs fois dans les tabellae grecques, à un ἐργαστήριον, « atelier ou boutique, » appartenant à Amastoret. En tout cas, je crois qu'il s'agit là, non pas d'autres personnes, mais bien de choses, et de choses appartenant à l'unique femme — Amastoret — visée par la devotio.

Entre autres avantages, cette explication aurait celui de lever une difficulté qui a empêché M. Berger d'adopter le sens, si natu-

<sup>1.</sup> La même règle souffre, en hébreu, la même exception dans les mêmes conditions; par exemple : « Absalon avait érigé pour lui de son vivant le cippe qui est dans la Vallée du Roi »... מת מצבת משר... (II Samuel, xviii, 18).
2. Il v a peut-être là une influence araméenne.

rel, auquel il avait tout d'abord songé avec raison, en coupant : אית כל אש רא, et en comprenant : « tout ce qui est à lui » (ou, mieux, « à elle » ¹); du moment qu'il n'y a plus qu'une seule femme en cause, l'expression devient d'une clarté parfaite.

Ici, je pense qu'il y a dans la phrase une coupure marquée, et que nous arrivons à une autre proposition, une proposition incidente, introduite par la conjonction explicative No, « parce que ». L'inscription va nous faire connaître maintenant, par là, ce qui devient très intéressant, le motif de la devotio. Entre No et No, il y a bien place, il est vrai, pour une lettre, comme l'indique M. Berger en interposant un point d'interrogation dans sa transcription. Mais, vérification faite sur l'original, j'estime qu'il n'y a jamais eu rien de gravé dans ce vide, et qu'au contraire, c'est un blanc intentionnel destiné à mieux accentuer pour l'œil la coupure de la phrase. Quant à l'orthographe No pour o, elle n'a rien d'inadmissible; sans parler de l'orthographe néo-punique de cette particule (no et vo), nous la trouvons, en punique même , orthographiée, exactement comme ici, No.

Je considère, ensuite, les quatre lettres par lesquelles débute la ligne 4 comme représentant un verbe au prétérit, à la troisième personne du féminin, régissant ישלתי: « parce qu'elle a fait..... contre moi..... » Dans ce verbe est articulé, à mon avis, le grief de l'auteur de la devotio contre Amastoret. Malheureusement, la première lettre a souffert et reste douteuse; M. Berger croit y reconnaître un chin, je pencherais plutôt pour un ain, et cette valeur semblerait être confirmée si nous avons bien, comme je le pense avec lui, la répétition de ce même verbe, suivi de la même proposition avec le même suffixe, à la fin de la ligne 5. Quant à la quatrième lettre, je doute fort que ce soit un kaph; vérification faite sur le plomb, elle a bien plutôt l'allure d'un sadé, tout à fait semblable au sade, certain celui-la, de representation de la ligne 2 ° Resterait à déterminer le sens de ver, si

<sup>1.</sup> La forme du suffixe & indique bien le féminin; si c'était le masculin, nous aurions probablement j.

<sup>2.</sup> Inscriptions de Cirtha, Costa-Reboud, nos 3, 11, 29.

<sup>3.</sup> On y observe la même disjonction des éléments constitutifs de la lettre; et,

tant est qu'il faille bien lire ainsi. En hébreu, ce verbe veut dire « se réjouir » et, parfois, « se réjouir méchamment du mal qui arrive à quelqu'un » i. Il est vrai qu'alors, il se construit avec la proposition b; mais l'emploi de la proposition b; dans cette acception, ne serait pas en désaccord avec le génie des langues sémitiques. Je n'ose faire un rapprochement avec l'arabe « engager une querelle avec quelqu'un »; cela nous conduirait, cependant, à un sens général assez plausible, celui d'une dispute, d'un proces; je vais montrer, dans un instant, qu'il s'agit justement d'une question d'argent, et nous savons, d'un autre côté, que plusieurs des exécrations des tabellae classiques sont motivées par le désir d'écraser un adversaire judiciaire. J'hésite à choisir entre ces deux voies nouvelles d'interprétation qui s'ouvrent à nous.

à elle seule, l'inclinaison à gauche de la hampe exclut la possibilité d'y chercher un kanh.

<sup>1.</sup> Psaumes, xxv, 2: אל־ינעלצו אוובי לו, « que mes ennemis ne se réjouissent pas à mes dépens! » Cf. les variantes phonétiques עלם et זעלם.

<sup>2.</sup> Le kaph, sur l'existence duquel M. Berger hésite, peut être tenu pour matériellement certain et la lecture totale du mot est assurée

<sup>3.</sup> C'est ici qu'il me paraît qu'il faut intercaler ces deux lettres, gravées en surcharge dans l'interligne.

<sup>4.</sup> Cf. la forme, assez fréquente dans les dédicaces. N772, « elle a voué »; l'orthographe néo-punique, qui remplace souvent cet aleph par un ain, est confirmative de la prononciation de cette terminaison feminine, comme une simple voyelle d. L'usage phénicien est. en somme, sur ce point conforme à l'usage de l'hébreu, où cette même terminaison féminine est représentée par un 7. Ces 7, N, 7, ne sont, au fond, que de simples supports vocaliques.

Quant à l'aleph initial de אברהה, marquant une forme hiphil-aphel<sup>4</sup>, on pourrait objecter qu'ordinairement, en phénicien, ce rôle était dévolu au yod; mais on conçoit sans peine que ce yod, qui n'est, somme toute, qu'une simple mater lectionis indiquant un i bref initial, ait pu être remplacé orthographiquement, à une certaine époque, par un aleph qui jouit de la propriété de pouvoir servir indifféremment de support à toutes les voyelles, brèves ou longues, quel que soit leur timbre<sup>2</sup>.

Voilà pour l'état grammatical du mot. Pour ce qui est de sa signification, c'est une autre affaire; je ne l'entrevois guère. Je dois dire avant tout qu'il plane un certain doute sur l'identité du rech; la lettre est disloquée par une forte cassure du plomb, et sa tête, bouclée d'une façon un peu insolite, ne semble pas s'être rattachée à la hampe à la hauteur normale. Si, malgré tout, c'est bien un rech — et, à vrai dire, je ne vois pas trop quelle autre lettre ce pourrait être — le lexique hébreu ue uous offre pour la racine fire que des dérivés difficiles à concilier avec le sens général que je poursuis:

On pourrait aussi considérer, à la rigueur. 28 comme = 2, la préposition orthographiée ainsi qu'elle l'est dans l'inscription de Narnaka, avec un aleph prosthétique; ce serait, alors, non pas « l'argent que j'ai.... ». mais « l'argent qui est dans la... ou les.... »; seulement, que pourrait être le substantif part?

Quant au dernier mot de la ligne, je reste perplexe, la première des trois lettres qui la constituent étant très indistincte. Si c'est bieu un *chin*, on pourrait prendre d'u au sens soit d'u in-

<sup>1.</sup> Je dis aphet par analogie avec l'araméen; mais c'était peut-être bien, en réalité, une forme iphil.

<sup>2.</sup> Le néo-punique semble nous avoir conservé une trace de cet état de choses. Cf., dans la grande inscription néo-punique nouvellement découverte à Maktar feolonne III), איברביא, impliquant une orthographe punique מוניבור ; et, aussi, dans l'inscription d'Altiburos, I. 5 (cf. plus haut p. 32. note du Recaeil): פעלבין איניבור d'autres exemples encore au nº 130 (lignes 4 et 5) d'Euting. L'hébreu a opté, lui, pour la convention ה, comme support de ce son i unitial, caractéristique de la forme verbale factitive.

<sup>3.</sup> Un rapprochement avec l'hébreu החד (de החד « moulin ») serait bien témeraire.

tégralité », soit de « paiement », qui, l'un et l'autre, seraient assez en situation, puisqu'il s'agit d'une somme d'argent<sup>1</sup>.

- -L. 5. Les cinq premiers mots sont tout à fait certains comme lecture et comme sens : « ou bien tout homme qui... ». Il résulte évidemment de l'intervention de la conjonction PN « ou bien », suivie de la particule אית, indice de l'accusatif, que les mots « tout homme qui » sont pour la dépendance du verbe, quel qu'il soit, qui gouverne toute la phrase au début de l'imprécation. Après avoir désigné nommément Amastoret et indiqué succinctement, dans une petite phrase incidente, le motif pour lequel il la dévoue, l'auteur étend son imprécation à quiconque en agirait de même à son égard. En effet, après le pronom relatif ux, viennent les mots עלֹנְיֶּיׁן, qui semblent bien être la répétition, au masculin cette fois, de l'expression de la ligne 4 : עלצא עלתי « elle a fait ...contre moi. » Malheureusement la répétition de ce verbe, même dans ces conditions nouvelles, ne contribue pas à en éclaircir pour nous le sens; elle implique, néanmoins, une conséquence qui n'est pas sans importance. En effet, la généralité même de cette seconde partie de l'imprécation semble indiquer non plus un acte accompli, mais un acte éventuel, comme l'est l'acteur lui-même : « ainsi que quiconque ferait... contre moi. Cet emploi du prétérit avec la valeur du futur, ou du conditionnel, est conforme au génie des langues sémitiques. On peut conclure de là que l'acte mis à la charge de Amastoret est susceptible, soit d'être continué, soit d'être répété par d'autres. Cela se concilierait assez bien avec l'hypothèse d'un différend, judiciaire ou non, portant sur une question d'argent et dans lequel pouvaient intervenir des tiers (par exemple l'avocat ou les témoins 2 de la partie adverse), plutôt qu'avec l'hypothèse, à laquelle on aurait pu songer, d'un détournement, ou d'un vol pur et simple.
- L. 6. Je ne puis réussir à discerner les quatre premiers caractères lus par M. Berger ברבת « par la grande », vocable qui,

<sup>1.</sup> A la rigueur on pourrait lire c'e « leur totalité ».

<sup>2.</sup> Il est à noter que le cas se présente dans les tabellae de l'antiquité classique

Après quoi vient une nouvelle petite proposition par laquelle se termine l'inscription. Elle est introduite par la particule 2, au sens, soit de « parce que, car »; soit, plutôt, de « selon ce que » <sup>2</sup>. Cette particule commande directement le mot n? 2, — verbe à la 1 personne du prétérit participe ou substantif féminin? — en tout cas, sens que je ne saurais déterminer pour le moment. Puis, réapparaît le mot ou groupe énigmatique de la ligne 1: <sup>2</sup>20, avec le même doute, encore plus accentué ici, sur l'identité de la quatrième lettre. Enfin, le dernier mot de l'inscription, que je lis non pas <sup>3</sup>22, mais <sup>3</sup>22, ta seconde lettre est un phé très distinct, et non un beth; toute la longue hampe du rech est visible à droite de la large cassure qui en a détruit la tête, mais en laissant encore subsister une petite pointe sur l'autre bord; quant au taw, la tige prise pour celle d'un lamed, se prolonge, en

<sup>1.</sup> Je n'ose m'arrêter à l'idée d'un rapprochement avec l'hébreu הבה, calumnia, en prêtant à calumnia le sens particulier de « chicane, réclamation non fondée » qu'il a dans la langue du droit romain.

<sup>2.</sup> Ce dernier seus paraît plus probable, notre inscription, comme nous l'avons constaté, orthographiant z la particule qui répond à l'hébreu z, « car ».

Le second caractère, très peu distinct, ressemble par instant à un chin; si l'on pouvait y voir un dalet, כמדת בחבר rappellerait tout à fait la formule du Tarif des sacrifices de Marseille (C. I. S., n° 165, ligne 17): ... במדת שת בכתבת selon les, conformément aux dispositions de l'inscription ».

On pourrait aussi essayer d'expliquer, si t'on admet la lecture chin : כמר פישר considérant שת: comme un participe de תיון, ou bien même : במר י) שת:

réalité, notablement par en bas, formant même un petit retour légèrement piété à gauche, et cette tige est recoupée en croix par le trait transversal qui dépasse nettement à gauche. Le mot lu ainsi : "", est identique au mot hébreu signifiant « plomb », et il semble bien qu'il doit désigner ici la matière de la tabella, ou, mieux encore, par une restriction de sens facile à comprendre et analogue, par exemple, à la synecdoque que nous offre le latin pour cera¹, la tabella de plomb elle-même. Si le caractère qui le précède est bien un hé, comme le pense M. Berger — j'avoue que, pour ma part, je ne réussis pas à en saisir les éléments² — on pourrait y voir l'article déterminant "" et indiquant un rapport entre ce mot et "p", qui, dès lors, serait. ici comme plus haut, constitué par ces seules trois lettres.

Cette dernière petite proposition pourrait être, à la rigueur, considérée comme une sorte de clausule finale et récapitulative, condensant, en quelques mots, l'ensemble de la devotio. Mais il est peut-être plus logique de la considérer comme s'appliquant spécialement à la seconde partie, celle qui, commençant par les mots: « ou bien tout homme qui, etc. », prévoit l'éventualité de tierces personnes qui se rendraient coupables des mêmes agissements que Amastoret. On comprendrait mieux, en effet, dans ce cas, que l'auteur de la devotio ait cru devoir, pour plus de sùreté, ajouter expressément que ces tierces personnes seraient passibles de la même peine surnaturelle, l'imprécation de « la tabella de plomb » étant, dans toute la portée de sa teneur, également valable contre elles.

Voici, jusqu'à plus ample informé, comment je serais tenté de transcrire et de traduire ce petit texte d'une difficulté exceptionnelle. Je ne me flatte pas, certes, d'en avoir dissipé toutes les obscurités; mais je crois avoir réussi à faire au

<sup>1.</sup> Cera, « cire » a fini par signifier la tablette même enduite de cire, la cerata tabula sur laquelle on écrivait.

<sup>2.</sup> On dirait presque les restes d'un aleph. Il est vrai que cela reviendrait sensible ment au même, car souvent, en punique, le he de l'article se change en aleph, surtout quand le mot commence par une aspirée ou une gutturale, ce qui est le cas ici. מכך העפרת équivaudrait, alors, à מכך העפרת.

moins un peu de lumière sur quelques points qui ne sont pas sans importance.

ו רבת הזת אלת מלכת ש יסכ ה[א]
אתר אנכי מצלח אית אמע[ש]תרת
אית עמרת ואית כל אש לא כא
עלצא עלתי בכסף (אש) אברהת שלם
אתר אית כל אדם אש עלץ עלתי
בדרת הכסף ז כמ?ת יסכ ? עפור]ת

Maîtresse des vivantes (ou : grande vivante?), Allat, reine l Voici ce qui est (l'objet) de la libatio (devotionis?): moi, Mesoullah (ou Mesalleah), je (te?) donne (?) Amastoret, et la 'amourat (= ergasterion?) et tout ce qui est à elle, parce qu'elle a fait — contre moi pour l'argent que j'ai — —; ou bien tout homme qui ferait — contre moi au sujet de la — de cet argent, selon la teneur (? de la devotio (?) de (la tabella de) plomb.

#### § 56.

## Note sur la création, en Syrie, d'une station d'archéologie orientale dépendant de l'École du Caire.

Cette note a été rédigée en 1882, et des copies autographiées en ont été communiquées alors aux diverses personnes qualifiées pour s'intéresser au projet qui y est exposé. Je pense qu'il sera peut-être utile de faire connaître publiquement aujourd'hui la teneur de cette note, jetée dans les oubliettes du Ministère de l'Instruction publique. Je la reproduis, sans y rien changer, le besoin qu'elle visait, il y a dix-sept ans, étant toujours le mème. Sera-t-elle prise, cette fois, en plus sérieuse considération? Je le souhaite, sans oser l'espérer. En tout cas, j aurai la satisfaction d'avoir fait mon devoir en signalant aux bons esprits une idée que je crois juste et à laquelle il n'a manqué peut-être, pour aboutir, que d'être présentée par quelque persona grata dans les bureaux omnipotents de la rue de Grenelle.

Nous possédons en Grèce, en Italie, en Égypte, des établissements scientifiques permanents, les Écoles françaises d'Athènes, de Rome et du Caire. L'archéologie grecque, l'archéologie romaine, l'archéologie égyptienne ont leurs quartiers généraux solidement et définitivement installés. Seule l'archéologie orientale attend encore le sien. La Syrie et ses annexes naturelles méritent bien cependant qu'on fasse pour elles ce que l'on a déjà fait si heureusement pour l'Italie. la Grèce et l'Égypte. Des explorations sérieuses et répètées y ont bien été entreprises, mais d'une façon intermittente, et, malgré des résultats considérables, elles sont encore loin d'avoir donné tout ce qu'on est en droit d'attendre de ces régions qui intéressent sous tant de rapports l'art, la science et l'histoire.

Le moment ne serait-il pas venu de combler cette lacune et de créer, là aussi, un centre permanent de recherches méthodiques et continues?

L'archéologie orientale a désormais conquis son autonomie. L'enseignement en a été introduit en France et inauguré officiellement, il y a déjà plusieurs années, à l'École pratique des Hautes-Études. Son domaine a été reconnu et constitué dans nos musées par la création récente , au Louvre, d'un Département des antiquités orientales, distinct du Département classique, grec et romain, et du Département égyptien. Enfin l'on a, avec raison, daus le plan d'organisation définitive de l'Institut archéologique du Caire, qui est à la veille d'être exécuté, introduit à côté de la section d'égyptologie une section d'archéologie orientale. L'idée est excellente et bien faite pour répondre au desideratum qui vient d'être signalé, à la condition toutefois que cette dernière branche ait un point de contact avec son terrain naturel, et soit placée dans les conditions les plus favorables pour prendre racine. Le complément indiqué et nécessaire de l'École du Caire est l'établissement d'une station d'archéologie orientale en Syrie, relevant immédiatement de l'École.

Quelle est l'étendue et quelles sont les limites du champ sur lequel doit s'exercer l'action de cette station? Dans quel centre convient-il de l'installer? Quels seraient ses principaux objectifs et son utilité pratique? Dans quelles conditions peut-elle être organisée?

Le domaine de l'archéologie orientale commence, géographiquement et scientifiquement, aux confins des domaines de l'archéologie romaine, grecque et égyptienne, dans lesquels il a cependant plus d'une enclave. Les antiquités hébraïques, les antiquités phéniciennes et, dans un sens plus large, les antiquités syriennes, de toutes les époques et de toutes les races, sont de son ressort immédiat. Il comprend, en outre, ces antiquités mixtes, produit du contact et de la pénétration réciproque de plusieurs civilisations, antiquités qui sont peut-être les plus intéressantes pour l'histoire de l'esprit humain. Point d'intersection des mondes égyptien, assyrien, hellénique et romain, berceau du judaïsme, du christianisme, et, dans une certaine mesure de l'islamisme, lieu de rencontre de l'Orient et de l'Occident au moyen-âge, la Syrie a, pour ainsi

<sup>1.</sup> La création, au Louvre, du Département des Antiquités orientales, due à l'imtiative de M. de Ronchaud, a été, comme celui-ci m'en a donné plus tard l'assurauce formelle, la réalisation point pour point d'un plan que j'avais présenté à qui de droit quelques années auparavant et que le regretté Directeur des Musées nationaux avait retrouvé dans les archives de son administration. — C. C.-G.

dire, le monopole de cette catégorie d'antiquités instructives entre toutes. L'aire d'investigation de l'archéologie orientale embrasse Chypre, toutes les côtes de la Syrie et s'étend jusqu'à l'Euphrate et au Tigre, en se prolongeant dans la péninsule arabique.

Il suffit de jeter un coup d'œil sur la carte pour voir quel est le point le plus favorablement situé pour rayonner dans ce vaste espace. C'est, sans contredit, Beyrouth, qui offre toutes les ressources intellectuelles et materielles voulues, jointes à des facilités uniques de communication avec le reste de la côte et les régions de l'intérieur.

Les principaux objectifs de la station à créer à Beyrouth seraient :

1º Recherches, excursions, explorations, voyages de déceuvertes, dans l'aire déterminee plus haut. L'on procéderait par une série de campagnes sur divers points variant suivant la saison et les circonstances, campagnes coupées par des séjours à Beyrouth employés à mettre en œuvre les matériaux recueillis et à en préparer la publication au fur et à mesure des découvertes.

2º Releve des monuments : estampages, moulages, photographies, plans et dessins.

3º Excavations sur des points déterminés.

4º Acquisition des antiquités, sur place, pour nos collections nationales.

Ce dernier objectif mérite une attention spéciale et vaut qu'on y insiste. L'acquisition des antiquités sur place serait une ressource précieuse pour l'enrichissement de nos collections nationales. C'est même aujourd'hui, d'une façon générale, le seul moyen, pour elles, de lutter avantageusement contre la concurrence que leur font les musées étrangers. Ce n'est pas assez d'accueillir les antiquités quand elles viennent à nous. Il faut aller à elles. Sans quoi l'on s'expose à n'avoir trop souvent que les rebuts des autres ou à payer de beaux objets des sommes exorbitantes. C'est sur les lieux même qu'il convient de recueillir les antiquités en les achetant de première main, des paysans ou des nomades. C'est ainsi, d'ailleurs, qu'ont été formées, en grande partie, nos anciennes et merveilleuses collections et que nous nous sommes assure, sur nos rivaux étrangers, une avance que nous sommes menacés de perdre à bref délai, si l'on n'y avise. Nos musées, à l'instar des musées étrangers, devraient avoir, au dehors des agents spéciaux chargés de les alimenter. A Beyrouth, l'on pourrait profiter de la station d'archéologie pour organiser un service d'acquisitions de ce genre qui nous permettrait de drainer, à très peu de frais, et au plus grand bénéfice du Louvre, tout le Levant. Les collections particulières sont remplies et s'enrichissent chaque jour d'objets d'art exquis, ou de monuments d'une grande valeur historique, provenant de Syrie et dont la place au Louvre serait marquée. Rien ne serait plus facile que de detourner à notre profit ce courant d'antiquités, en jetant sur la Syrie et sur Chypre un vaste reseau de correspondants indigenes relies directement à la station de Beyrouth. Avec quelques milliers de francs consacres chaque année à ce service spécial, l'on recueillerait de véritables trésors, dont la valeur intrinsèque surpasserait de beaucoup, non seulement le prix d'achat, mais la totalité des dépenses de la station permanente. Par ce côté pratique la création projetée différerait sensiblement de nos grandes Écoles archéologiques qui poursuivent, en général, un but un peu platonique.

Pour ce qui est des conditions dans lesquelles l'on pourrait organiser cette station appelée à rendre tant de services, il suffirait d'emprunter les éléments déjà contenus dans le projet de l'École du Caire, en les appliquant au milieu même en vue duquel ils ont été admis et où seulement ils ont chance de trouver leur plein et entier développement. La section d'archéologie orientale, partie intégrante de l'École du Caire, aurait simplement besoin d'avoir en Syrie un prolongement matériel, aboutissant au centre fixe de Beyrouth. Ce centre, qui ne serait en quelque sorte qu'un pied-à-terre de l'École du Caire, serait représenté par un local peu coûteux, destiné principalement à l'emmagasinement des collections. Un personnel restreint, mais actif, y poursuivrait d'une façon permanente l'œuvre esquissée plus haut qui, pour être efficace, doit être menée sans interruptions, cette continuité étant la condition même du succès, Un archéologue expérimenté, assisté d'un collaborateur graphique pour les plans, dessins et photographies, répondrait à tous les besoins. Ils seraient fournis tous deux par la section d'archéologie orientale de l'École du Caire. Les membres de nos Écoles du Caire, d'Athènes et de Rome, qui viendraient faire une tournée en Syrie, nos missionnaires scientifiques, seraient sûrs de trouver toujours là un centre de ralliement, des livres, des conseils et des directions. Cette combinaison qui permettrait d'atteindre de la manière la plus directe l'un des buts principaux de l'École du Caire, aurait l'avantage de ne nécessiter aucun nouveau sacrifice d'argent, puisqu'elle n'impliquerait que l'application, dans des conditions éminemment pratiques, des dépenses prévues au budget de cette école, pour la section spéciale d'archéologie orientale.

Ce projet peut être envisagé à un autre point de vue dont l'importance n'échappera à personne et qu'il sussit d'indiquer ici en quelques mots.

La création à Beyrouth d'un établissement français de haute science, représentant la grande École du Caire, contribuerait sensiblement à augmenter en Syrie notre prestige, dont nous nous montrons si justement jaloux et à y assurer notre suprématie intellectuelle, en mettant à notre disposition un moyen d'influence qui n'est pas à dédaigner. Elle ne serait pas déplacée assurément à côté des encouragements que le gouvernement de la République, suivant une politique séculaire, croit nécessaire encore aujourd'hui d'accorder dans tout le Levant, et notamment en Syrie, sous forme de subventions considérables, aux établissements religieux ayant un caractère scolaire. S'il paraît expédient à nos hommes d'État d'utiliser, sur ce terrain d'une espèce à part, l'élément religieux comme véhicule de la langue et des idées françaises, il ne leur déplaira peut-être pas d'affirmer en même temps l'indépendance de leurs idées en y fondant une institution consacrée à la science pure et libre.

Sous ce dernier rapport, le projet se recommande particulièrement à l'attention du Département des Affaires étrangères, à l'appui et à la coopération duquel il serait peut-être permis de faire appel dans une certaine mesure.

#### § 57.

### Les inscriptions néo-puniques de Maktar '.

Maktar, la colonia Aelia Aurelia Mactaris, ou Mactaritana, est un des points de l'Afrique septentrionale qui, dès la première heure, nous ont fourni les plus intéressantes inscriptions néopuniques. Il suffit de rappeler celles qui avaient permis à Ewald, il y a déjà bien des années, d'y reconnaître, avec une sagacité remarquable pour l'époque, le nom même de cette ville sous sa forme punique originale de pour l'époque, le nom même de cette ville sous sa forme punique originale de l'épigraphie romaine.

Depuis, de nouvelles trouvailles épigraphiques ont été faites à Maktar, notamment celle d'un groupe de trois inscriptions néopuniques des plus importantes, provenant d'un temple antique. Ces trois textes, dont l'un est d'une étendue exceptionnelle — 47 lignes disposées en 10 colonnes <sup>3</sup> — ont été étudiés à diverses reprises par M. Berger <sup>4</sup>. Ils présentent des difficultés considérables, au sujet desquelles j'aurais à faire quelques observations.

## I. - Première inscription de Maktar.

Coloxxe I. — Je crois avoir réussi à établir d'une façon définitive le sens exact de la première ligne de la grande inscription dédicatoire du sanctuaire, dont M. Berger comprenait d'abord ainsi le début <sup>b</sup>:

- 1. Communication faite à l'Académie des Inscriptions et Belles-Lettres, séances des 11 et 18 août 1899.
- 2. Ewald, Entzifferung der neupunischen Inschriften, Goettingen, 1852 (p. 24 et suiv.).
- 3. Il me paraît résulter de l'examen des divers estampages qu'il y avait une onzième colonne, qui a été martelée intentionnellement dans l'antiquité; je crois distinguer encore des traces de lettres appartenant à la première ligne de cette colonne.
- 4. Comptes rendus de l'Académie des Inscriptions et Belles-Lettres, 1893, p. 6 sq. Cagnat et Cauckler, Les monuments historiques de la Tunisie, I, pp. 129-131. Mémoires de l'Académie..., t. XXXVI, part. 2, pp. 135-178 (extrait, avec 5 planches).
  - 5. Dans l'ouvrage de MM. Cagnat et Gauckler, l. c.

- 1. « Ceci est le Mizrah du Bor qu'ont construit comme sanctuaire du parvis
- 2. [les Pachas] des choses sacrées (Mehazot) de Tat-Ammon
  - 3. comme couronne brillante pour lui et pour son peuple habitant le pays,
  - 4. à la divinité du sanctuaire, etc... ».

J'ai montré' qu'il fallait comprendre tout différemment et considérer le mot énigmatique Mazrah, Mezrah ou Mizrah, par lequel débute l'inscription, non pas comme une certaine partie de l'édifice, mais bien comme le nom spécifique d'un groupe de personnages, assemblée civile ou religieuse, - ordo ou colleqium, - qui avaient construit le sanctuaire; ce mot est le sujet et non le régime de la phrase, et, ainsi entendu, il nous donne la clef même de toute l'inscription. Il nous a permis notamment de traduire d'une façon rationnelle les expressions : « noms (des membres) du Mazrah » et « chef du Mazrah », expressions qui apparaissent plus loin (colonne III, ligne 1 et colonne IV, ligne 1), Enfin, cette explication, comme je l'ai établi - et cela en est une précieuse vérification - nous fournit le moyen de résoudre deux autres problèmes qui jusqu'ici nous arrêtaient dans le Grand Tarif des sacrifices de Marseille (C. 1. S., nº 163) et dans une inscription néo-punique (nº 124) d'Altiburos, en même temps qu'elle jette une vive lumière sur l'organisation sociale du monde punique. Je montrerai tout à l'heure qu'on peut en tirer encore un autre parti pour l'interprétation de la troisième inscription de Maktar.

M. Berger s'est pleinement rallié à cette façon de voir et l'a admise, avec toutes les conséquences que j'avais indiquées. Dans le mémoire définitif qu'il a consacré à l'inscription de Maktar, il en traduit maintenant ainsi le début:

<sup>1. «</sup> Le Mizrah de la ville] est celui qui a construit le sanctuaire du parvis

<sup>2. ....</sup> des choses saintes, [par suite d'une vision] de Tat dieu Ammon, 3. [couronne brillante] pour lui et pour son peuple habitant le pays, etc...

<sup>1.</sup> Voir plus haut, § 3, p. 22.

<sup>2.</sup> Mimoires, p. 141.

La ligne 4 étant désormais hors de cause ', il faut avouer que les lignes suivantes, ainsi entendues, offrent un caractère d'étrangeté bien fait pour inspirer des doutes. L'apparition d'un dieu répondant an nom de Tât, dieu inconnu par ailleurs, vient encore accentuer ces doutes; d'autant plus que l'on ne s'explique guère l'intervention de ce dieu suspect, alors que la dédicace est faite à une autre divinité mentionnée plus loin, au début de la ligne 4, avec la formule introductive usuelle : ...., au dieu saint d'a... ».

Ces doutes m'ont amené à envisager cette seconde ligne sous un aspect tout différent et à y chercher simplement l'énumération des diverses parties du sanctuaire construit par les soins et aux frais du *Mazrah* de Maktar. Je lirais matériellement :

#### . פחנת קדשם מחזת שתעת אלעבית °

Ce seraient cinq substantifs, soit au singulier, soit, plutôt, au pluriel, tous commandés par le verbe de la ligne 2, « a construit » ou « ont construit », sans l'interposition de la conjonction waw et sans l'adjonction de l'article. Cette tournure pourrait s'expliquer par une influence latine, si, comme je suis porté à le

2. J'exposerai plus loin les raisons pour lesquelles je traduis ainsi et non, comme le fait M. Berger : « au dieu du sanctuaire ».

<sup>1.</sup> Reste encore à déterminer, toutefois, le sens exact de TTT, qui peut être un pluriel, aussi bien qu'un singulier. Si le Mazrah représente l'ordo de Maktar, plutôt qu'un collegium quelconque, il faut peut-être voir dans TTT un mot indiquant les circonscriptions électorales, bureaux ou comices dans lesquels étaient répartis les habitants. Étymologiquement ce seraient des « cercles » (cf. les circuli de Carthage dont parle Tite-Live et que j'ai rappelés plus haut, p. 29). Nous ignorons encore bien des choses dans l'organisation municipale des villes africaines, par exemple ce qui concerne l'origine et le fonctionnement des curix qui, malgré l'identité du nom, semblent avoir été essentiellement différentes des curix des cites romaines ordinaires. Peut-être y aurait-il lieu de rapprocher les TTT de Maktar, des portx qui apparaissent dans une intéressante inscription récemment découverte à Dougga: « huic senatus et plebs, ob merita patris, omnium portarum sententis (sic), ornementa sufetis gritis decrevit » (Homo, Mélanges... Ecole fr. de Rome, 1899, p. 297).

<sup>3.</sup> J'inclinerais à voir dans ce caractère un tur plutôt qu'un noun, bien que le petit trait de la tête soit peu marqué; mais il ne l'est guère davantage dans quelques tur certains du reste de l'inscription, par exemple, dans le mot \$\pi \pi \pi \pi\$, à la ligne suivante, où il est armé d'un simple crochet à gauche comme le noun.

croire d'après d'autres indices, notre inscription néo-punique est coulée dans le moule d'une de ces nombreuses dédicaces romaines d'Afrique, où nous voyons précisément des énumérations analogues de parties d'édifices, énumérations dont les termes parfois ne sont pas reliés par la conjonction et.

Cela aurait le premier avantage de nous débarrasser de cette locution bizarre de la fin de la première ligne, « le sanctuaire duparvis », tandis qu'on attendrait l'inverse : « le parvis du sanctuaire »; ces deux mots ne seraient plus à l'état construit, mais ils se feraient suite, séparés pour ainsi dire par une virgule : « Ils ont construit (le) sanctuaire, (le) parvis »; puis se succéderaient, dans les mêmes conditions syntactiques, les cinq mots de la ligne 2 que je vais examiner de plus près en me placant à ce point de vue nouveau. Mais, auparavant, je ferai encore une petite observation de détail qui me paraît être de nature à le justifier a priori. הצרח, « parvis », doit être, en réalité, un pluriel et non un singulier; en phénicien, comme en hébreu, la forme du singulier était הצרח, haçer et non הצרח, haçrat; e'est ce que nous montre clairement le décret phénicien du Pirée (lignes 2 et 3), où apparaît cette forme régulière du singulier : הצר בת אלם, « le parvis du temple des dieux ». En hébreu, hacer pouvait prendre au pluriel, à volonté, la forme masculine ou la forme féminine : hacerim ou hacerot. L'inscription de Maktar, rapprochée du décret du Pirée, nous montre que l'usage de la forme féminine avait prévalu au pluriel en phénicien. Si, donc, nous avons bien affaire ici à un pluriel, l'interprétation de M. Berger devient encore plus sujette à caution, puisqu'il faudrait traduire, en bonne philologie, « le sanctuaire des parvis ». Au contraire, l'existence de ce pluriel est tout à fait en faveur de l'hypothèse d'une énumération procédant par termes successifs : « le sanctuaire, les parvis, les etc... ».

J'arrive maintenant aux autres termes de ce que je considère comme étant une énumération des diverses parties, ou des dépendances du sanctuaire en question.

Le troisième mot est suffisamment clair par lui-même, et il me

paraît jeter une lumière générale sur le sens de ceux qui l'entourent; c'est מהוח, correspondant exact de l'hébreu מהוח, mehezeh, qui, dans la description du temple de Salomon', semble bien avoir le sens de « fenêtre » ou, tout au moins, « baie », de la racine הוח, « voir ». Ici, aussi, le mot est vraisemblablement au pluriel, mehezot.

Le cinquième mot, que je lis אל אכן, au lieu de אל אכן, « dieu Ammon », est, à mon avis, une orthographe néo-punique pour אלבית, pluriel féminin d'un mot identique soit à אלבית, soit à שילם dans la Bible, désigne un membre d'architecture sur la nature duquel les commentateurs ne sont pas bien fixés, mais qui paraît être une sorte de vestibule.

C'est dans le même ordre d'idées que je chercherais le sens du quatrième mot : שחנה. Il réapparaît à la ligne 2 de la colonne II et, là, il est, comme nous le verrons, encadré de telle façon qu'il semble bien difficile de persister à y voir le nom d'un « dieu Tât ». Serait-ce une transcription indirecte du mot grec מום « portique »? On s'attendrait, il est vrai, plutôt dans ce cas, à voir le sigma rendu par un samech ou un çadé, et le tau par un tet . Il est possible aussi que ce soit une orthographe néo-punique de שחנה = שחנה de « colonnes » ou « fondations » .

1. I Rois, vii, 4, 5.

2. Cf. dans une des inscriptions romaines d'Afrique, dont j'ai oublié le numéro : porticus et antæ et propyla cum vestibulo.

3. Je dis « indirecte», parce que, s'il en est bien ainsi, l'emprunt a pu se faire, en Afrique, par l'intermédiaire d'une transcription latine. Il est à remarquer que les inscriptions romaines d'Afrique abondent en termes d'architecture d'origine grecque; j'y relève, au hasard: pronaum, tetrastylus, epistilium, exedræ, zothecæ, propyla, cathedres, diatonia, tholus, acrolithum, etc... Je n'ai pas, il est vrai, rencontré stoa; mais il est à présumer que ce mot devait être d'un usage courant dans le langage technique des architectes romains.

4. L'objection perdrait de sa force si l'on admettait que le néo-punique avait trouvé le mot grec déjà transcrit dans le punique classique, c'est-à-dire si le mot avait été emprunté à une époque plus ancienne, alors que le sigma et le tau pouvaient être rendus normalement par le chin et le taw.

5. On pourrait aussi se demander s'il ne faudrait pas lire מרחה ש התח ש (cf. néo-pun. n° 67) « qui sont au-dessous des.... ». Mais il semble bien que doive être considéré comme un groupe compact, ainsi qu'à la col. II, l. 2, où le mot était peut-être même précèdé de l'article.

Reste le premier mot de l'énumération qui est, je l'avoue, fort embarrassant si l'on veut le faire rentrer dans cette catégorie. La difficulté est augmentée par le doute matériel planant sur l'identité des lettres, notamment sur celle de la troisième, qui a quelque peu souffert. Est-ce un noun, est-ce un taw? Dans ce dernier cas, nous aurions pare. Serait-ce, par hasard, une interversion de pare, « portes » 4, ou « sculptures » 2, sens qui cadreraient bien avec le contexte 3. Quant au mot prep, qui le suit, si tant est qu'il ne désigne pas, à lui seul, une partie déterminée du sanctuaire, on pourrait continuer à le considérer comme dépendant, au génitif, du mot précédent : « les pres des pare ».

Les mots צבורת אדראת, par lesquels débute la ligne 3, semblent bien se rattacher encore à cette longue énumération; peut-être ceux-là n'ont-ils plus de valeur technique propre et résument-ils, dans une sorte d'apposition, l'ensemble des travaux exécutés : « ornements magnifiques », expression qui fait penser à la formule, fréquente dans les dédicaces romaines des sanctuaires africains : « cum ornamentis », « cum ornamentis suis », « cum omnibus ornamentis », etc... Toutefois, si l'on préférait y voir encore, au moins dans le premier, un terme désignant telle ou telle partie du sanctuaire, on pourrait songer à l'acception spéciale que le mot אברה, proprement « couronne », en hébreu classique, reçoit en hébreu rabbinique : « treillis, grillage »; à moins que l'on

<sup>1.</sup> En hébreu, il est vrai, le mot est masculin et garde au pluriel la forme masculine. Mais ce ne serait pas une difficulté, car nous savons que le phénicien et l'hébreu différaient sur le genre attribué à nombre de mots communs aux deux vocabulaires. Voir. sur ce point, l'observation faite plus haut, p. 10.

<sup>2.</sup> L'hébreu בתיה Cf. le החב, de sens assez obscur, dont il est question à plusieurs reprises dans l'inscription de la stèle de Byblos.

<sup>3.</sup> Je me suis demandé par moment, si l'on ne pourrait pas lire אַבָּה. On obtiendrait aussi un mot assez satisfaisant, correspondant à l'hebreu אַבְּהָּה, « fornix, taberna, cella » (cf. les אַבְּרָיֵה, et les boutiques installées dans les portiques du Temple de Jérusalem); et, avec בַּבָּיָה: « cella ou celle sacrorum »?? Mais, dans ce cas, que faire de la première lettre qui précède le het? Je n'ose y voir la préposition z, an sens de « avec »; le caractère ressemble certainement plutôt à un phé qu'à un beth. D'autre part, il paraît paléographiquement impossible de considérer comme un seul het tout l'ensemble des éléments precédant אַבּר.

ne préfère y voir un équivalent direct de la κορωνίς ou corona de l'architecture classique = « corniche ».

Si l'on comprend ainsi l'ensemble de la phrase, toutes réserves faites sur la valeur précise de ces termes techniques, le dieu Tât disparaissant définitivement, les mots qui suivent : « pour lui et pour son peuple habitant le pays » sembleraient devoir être rapportés au Mazrah, qui est le sujet de cette phrase. Cf. la formule d'épigraphie romaine d'Afrique : « ad ornandam patriam ». Cela tendrait à faire supposer que le Mazrah représente une assemblée d'essence politique - l'ordo de la cité de Maktar - plutôt qu'un simple collegium soit civil, soit religieux. Je dois dire qu'on est un peu surpris de l'emploi du mot אדבות au sens de « pays », au lieu du mot usuel אדבית; par son étymologie, a une signification plus large, celle de « monde habité »; dans plusieurs passages de la Bible c'est proprement l' « orbis terræ »; toutefois, dans d'autres passages, le mot désigne, d'une façon plus restreinte, un « pays »; cela est suffisant pour nous autoriser à lui prêter ici la même valeur. Je me suis demandé, par moment, si, an lieu de rapporter cette petite proposition à ce qui précède, il ne faudrait pas la rapporter à ce qui suit, c'est-à dire, par anticipation, à la divinité qui semble faire son apparition immédiatement après, à la ligne 4. Mais une pareille construction serait peut-être bien forcée; sans compter qu'il semble plus naturel de voir le peuple mis en parallélisme avec le Mazrah qu'avec le dieu '.

La formule par laquelle débute la ligne 4: ...., απnonce incontestablement la divinité à laquelle est faite la dédicace.
Seulement, je la traduirais par : « an dieu saint », plutôt que
par : « au dieu du sanctuaire » ; dans ce dernier sens, en effet, on
aurait dù dire, semble-t-il, ΞΞΞΞ. Je m'appuie, pour donner la
préférence à cette interprétation, sur l'analogie des formules latine et grec : numini sancto, θεῷ ἐγίω. Cette dernière se retrouve,
notamment, dans la dédicace de la confrérie des couteliers de

<sup>1.</sup> La distinction de l'ordo et du populus est constante dans l'épigraphie romaine d'Afrique.

Sidon, que j'ai fait connaître autrefois '; j'ai essayé alors d'en faire ressortir le caractère spécialement oriental.

Notre לאכם הקידש, ainsi entendu: au dieu saint (= לאכם הקידש, ה correspond terme à terme à la locution hébraïque יהוה), <sup>2</sup> (הוה) הקדוש « Jehovah le dieu saint que voici ». Je préfère cette explication grammaticale à celle, à laquelle on aurait pu aussi songer, à la rigueur, et qui consisterait à regarder קודש comme étant le substantif abstrait « sainteté »; la traduction littérale serait alors : « au dieu de la sainteté », c'est-à-dire, d'après les habitudes bien connues des langues sémitiques : « au dieu saint »; mais, dans ce cas, on s'attendrait à voir אלם mis à l'état construit - si tant est que ce soit bien, comme on le suppose, un pluriel de majesté équivalant au אלהים biblique. Cette objection, d'un ordre tout technique, est, en tout cas, éminemment applicable à la traduction adoptée par M. Berger : « au dieu du sanctuaire ». On sait qu'au contraire, il est de règle que l'adjectif se rapportant à un pluriel de majesté reste au singulier 3 - cette règle est observée ici, si l'on admet ma façon de voir qui me paraît répondre à toutes les exigences de la grammaire.

Tout ce qui suit est extrêmement obscur, et l'on est tenté de dire avec M. Berger: « Autant d'impossibilités que de mots; je ne comprends pas, voilà ce qu'il y a de plus clair. » Je n'ai point la prétention de résoudre le problème qui a résisté aux efforts de mon savant confrère; mais je voudrais, du moins, présenter sur certains points quelques observations qui, tendant à en rectifier les données préalables, pourront peut-être contribuer à en faciliter la solution.

<sup>1.</sup> Voir mes Etudes d'archéologie orientale, vol. I, p. 100 et suiv. Je signalerai encore l'existence du vocable θεός άγιος, dans une inscription de Nîha, dans le Liban (Bull. de Corr. hell., 1894, p. 548); dans un autre de Milet, d'origine gnostique (C. I. G., n° 2895); et sur une gemme de même origine (Le Blant, 750 inscriptions, p. 76).

<sup>2.</sup> I Samuel, vi, 20.

<sup>3.</sup> Voir, entre autres, l'exemple cité ci-dessus. Cela répond à l'objection devant laquelle s'est arrêté M. Berger, qui estime que, pour que la tournure fût parfaitement correcte, il faudrait qu'il y eût בלם הקדשם.

Je discuterai, tout d'abord, la lecture matérielle de plusieurs caractères qui me paraissent susceptibles d'une valeur autre que celle qui leur a été attribuée par M. Berger. On comprend saus peine que la plus petite modification de ce genre puisse être le premier pas nous rapprochant de la vérité.

Le dernier mot de la ligne 4 doit-il être lu [¬]=2? Je ne le crois pas. La dernière lettre est, à mon avis, non pas un rech, mais un dalet; c'est ce que me paraît pleinement démontrer la comparaison minutieuse des autres rech et dalet de l'inscription; les premiers ont une longue queue, verticale, ou même légèrement inclinée en arrière; les seconds, au contraire, une queue très courte et fortement inclinée en avant, — ce dernier signalement est justement celui du caractère en discussion 1. Il faut donc renoncer, de ce chef, à la traduction de M. Berger, basée sur cette lecture : « sur le rocher », ou bien « à Tsor », c'est-à-dire « à Tyr ».

Voilà pour la dernière lettre de ce groupe. La seconde lettre ne me paraît pas moins sujette à caution, et là, le cas est plus grave. Cette lettre, en effet, se trouve répétée très souvent dans l'inscription, et M. Berger la considère, ici et ailleurs, comme un çadé. Je crois plutôt que c'est un samech. La valeur de ce signe, fréquent dans l'alphabet néo-punique, n'a jamais été bien assurée. La nouvelle inscription de Maktar me semble trancher cette importante question de paléographie. Nous avons, plus haut, à la fin de la ligne 1, un spécimen certain du çade, dans le mot parfaitement clair הצרת, « parvis »; or, là ce caractère diffère très sensiblement de celui dont je discute l'identité : il consiste en une longue hampe rectiligne, notablement inclinée en avant, c'est-à-dire à gauche \, à laquelle vient s'attacher, à droite et aux deux tiers environ de sa hauteur, un élément angulaire à deux branches A; à cet état l' la lettre est bien conforme au vieux prototype du çadé phénicien. Au contraire, le caractère en

<sup>1.</sup> Que l'on compare, par exemple, le dalet incontestable du mot הדרת, écrit immédiatement au-dessous; l'on sera frappé de la simintude des deux lettres presque superposées.

litige Y présente une structure et a une attitude bien différentes. Réapparaissant plusieurs fois dans le reste de l'inscription, il est constitué essentiellement par une longue hampe, soit verticale, soit, comme ici, ayant une tendance à s'incliner légèrement en arrière, c'est-à-dire à droite, par conséquent en sens inverse de celui du *çadé* authentique; en haut de la hampe, s'ouvre une fourche comme celle d'un Y; la branche de gauche de la fourche est courte et sans autre développement, tandis que la branche de droite se prolonge fortement en se repliant sur elle-même, de manière à faire un zigzag à trois branches, tantôt franchement anguleux, tantôt plus ou moins sinueux.

Pour moi, ce caractère d'une individualité si marquée, ne peut guère être autre chose que le samech qui, jusqu'à ce jour, chose assez étrange, faisait pour ainsi dire totalement défaut dans l'alphabet néo-punique tel qu'on l'avait dressé, parce qu'on attribuait indùment à ce caractère, selon les circonstances, tantôt la valeur de çadé, tantôt celle de chin, tantôt celle de zain. La nouvelle inscription de Maktar nous rend un grand service en nons montrant côte à côte, et sous des formes nettement distinctes, les quatre signes différents correspondant, respectivement, dans l'écriture néo-punique, aux quatre sifflantes de l'organe sémitique : zain, samech, çadé et chin.

On n'a pas suffisamment tenu compte, à mon avis, dans tous les déchiffrements opérés jusqu'ici, du départ paléographique à faire entre ces quatre signes. Il y aurait lieu de reprendre, en se plaçant à ce point de vue, toutes les inscriptions déjà publiées, et cette revision, désormais nécessaire, aura probablement pour résultat de notables modifications dans les transcriptions reçues couramment de nombre de mots et noms propres néo-puniques 1.

<sup>1.</sup> J'ai eu la curiosité de faire l'expérience sur un certain nombre d'inscriptions prises un peu au hasard; voici les résultats que j'ai obtenus :

La physionomie des noms propres d'origine libyque, par exemple, si nombreux dans les inscriptions néo-puniques, pourra en - être sensiblement affectée, si les sifflantes qui abondent dans ces noms, sifflantes considérées universellement jusqu'ici comme des çadé, doivent être interprétées en réalité, comme des samech.

En tous cas, il ne me semble pas douteux qu'il faille attribuer, dans le mot qui nous occupe, la valeur de samech au caractère en question; il va de soi que cette valeur devra lui être attribuée également dans tout le reste de l'inscription, où il est très fréquent. Paléographiquement parlant, je ne relève guère, dans toute l'inscription, que deux exemples authentiques du çadé: d'abord, dans le mot מבורח « parvis », déjà signalé, colonne I, ligne 4; ensuite dans le mot מור " or », colonne II, ligne 4; mots dans lesquels le çadé est, du reste, parfaitement à sa place au point

מ dix », au lieu de ינשר - Nº 62, 1. 2 : רכתיקא (Rusticus? père de Lucius). --- No 51, l. 4 : מכרם « vingt », au lieu de מיים. -- No (du Corpus) 149, l. 2: מלכם: N° 58, l. 1 ; השלכי plutôt que החלכי, plutôt que בתלכה. — N° 58, l. 1 ; השלכי (Felix), plutôt que בלבש. - Nº 52, l. 2 : מעבקלא (Masculus), plutôt que בינצקלא – Nº 69, lire ינשבתען (bilingue *Iasucta*), au lieu de כינצקלא, au lieu de כעלדיא; l. 2: מת ; au lieu de הה. — Nº 66, l. 2: שעלדיא, plutôt que שעלדוא (voir ci-après); l. 4 : הם, au lieu de הז. - Nº 12, l. 2 : בלדוא. au lieu de שלדוא . - No 53, l. 2: כעלדוא, au lieu de שהלדוא. - No 67, ll. 2-3 : כעלדוא (voir ci-avant); ll. 3-4 : עכרם, « vingt », au lieu de צשרם; l. 5 : סת, au lieu de אז. - Nº 45, l. 3: יבתעתן (n. pr. réapparaissant dans la grande dédicace de Maktar, col. V, l. 2, et peut-être, colonne X, l. 2); l. 4 : מכקלעת (cf. plus haut בעבקלא, Masculus, et, grande dédicace, col. VII, I. 5, col. IX, I. 5, à lire מעכקלת), au lieu de בצקלען (Lidzbarski, Han lb., p. 437). -- Nº 68, l. 2: מנילבגר, au lieu de la correction, tout à fait arbitraire, de Lévy, Schræder et Lidzbarskı: שנלדיא (le nom me paraît être le même que celui de la grande dédicace, col. IV, l. 1, et col. V, l. 2, que je lis בהלכני, et non בהלכני); l. 3: יעככתען (comme plus haut), au lieu de יעככתען; l. 4 : כואית; (groupe douteux), plutôt que זואית. — Dans la grande inscription d'Altiburos (néop., nº 124), je substituerais, passim, à peu près partout, des samech aux tsule admis; notamment 1. 5, où, m'appuyant, d'autre part, sur une observation matérielle que j'ai faite plus haut incidemment (p. 32, note) j'inclinerais à hre maintenant אַבבּוֹרן, « le scribe », c'est-à-dire, « le greffier », au lieu de אָב « le voyant». Ces résultats partiels pourraient être facilement multiplies. Il faut compter aussi avec le manque d'exactitude de beaucoup de fac-similés qui ne permettent pas toujours de distinguer avec sûreté entre le chin et le samech, qui présentent de grandes similitudes et ne diffèrent guère, parfois, que par la taille.

de vue étymologique, ce qui est une coïncidence assez frappante; deux cas sont douteux, les caractères étant endommagés : colonne II, ligne 3, dans les mots צלק? et ביל?. Partout ailleurs, je propose de substituer des samech aux prétendus sadé.

On m'excusera d'avoir insisté aussi longuement sur ce point, vu l'importance qu'il a aussi bien pour le déchiffrement néo-punique en général que pour le cas spécial qui nous a arrêtés. J'aurai, comme je l'ai dit, à faire application des conséquences qu'il entraîne à plusieurs passages de notre inscription même. Ainsi, par exemple, pour nous en tenir à la colonne I, à laquelle nous avons affaire en ce moment, on voit immédiatement qu'à la ligne 5, il faut lire le nom de la divinité: [2022]. Meskar = [2022]. c'està-dire comme il est écrit partout ailleurs en bon phénicien, et non [2022]; ce qui a le double avantage de nous débarrasser d'une forme par trop barbare qu'on avait vraiment peine à s'expliquer, et d'apporter une première confirmation, qui n'est pas à dédaigner du bien-fondé de mon observation paléographique.

Pour en revenir au mot qui en a été le point de départ, ce n'est donc plus la graphie [عَارِّتُ à laquelle nous aurions affaire, mais bien la graphie عِدِينَة. Sans préjuger encore le rôle exact qu'il peut jouer dans le contexte, j'incline à y reconnaître le mot عرام, précédé de la préposition z, « dans, avec », et identique au mot hébreu signifiant « consessus, familiaritas, consilium, arcanum² ».

A la ligne 6, il y aurait également des réserves matérielles à faire sur la valeur attribuée à plusieurs caractères. La lecture

<sup>1.</sup> Cette vocalisation par le yod est fort interessante, parce qu'étant données les habitudes de l'orthographe néo-punique, elle implique que la première syllabe de ce nom de divinité devait se prononcer Mi, ou plutôt peut-être Mi; cf.  $\Box p = \Box p = meqim$ . Cela me eonduit à me demander si, par hasard, dans le fameux passage du Pænulus de Plaute, les mots si controversés meschar bocha, mis dans la bouche du Carthaginois Hannon, ne seraient pas à interpréter par  $\neg p = meqim$ , « que Meskar soit avec toi ». Ce serait la suite de la salutation de Hannon, salutation coupée en trois par les répliques intempestives et les coq-à-i'àne de ses interlocuteurs Milphion et Agorastocles : Avo (« bonjour »)... Avo donni... (« bonjour, Monsieur »)... — Meschar boka.

<sup>2.</sup> De la racine 723, « posuit, fundavit », seus originels qu'il faudra peut-être prendre en considération pour déterminer, le moment venu, l'acception réelle de notre mot néo-punique.

על [ג]ברתם offrirait un sens relativement satisfaisant; mais, outre que le *guimel* n'est pas absolument certain, il faut admettre, chose plus grave, qu'il y avait un caractère en plus dans la cassure actuelle; cela conduirait à des combinaisons autres, telles que על ג?ב רחם על ג? ברחם על ג?ב רחם על ג?ב רחם על ג?ב ברחם conjectures. Dans le mot suivant, le second caractère me semble être plutôt un yod qu'un kaph: בי חבתי ou même יביתבתי? Puis, je lirais plutôt יתובהי ou יתובהי, que יתובהי.

Le dernier mot שבש est peut-être non pas une orthographe néo-punique de שבה « repos », mais bien l'orthographe régulière des mots hébreux signifiant, soit « sept », soit « semaine », soit « serment ».

Je reviens, pour un instant, sur la ligne 4.

La première idée qui se présente à l'esprit c'est de chercher le nom spécifique de la divinité immédiatement après le second lamed suivant les mots qui semblent bien l'annoncer: מֹארֹם « au dieu saint, à un tel... » C'est la tournure habituelle des dédicaces phéniciennes, et c'est avec raison que M. Berger a pris cette idée en considération. Néanmoins, il ne s'y est pas arrèté, parce qu'elle se heurte à de réelles difficultés. Elle conduirait à lire et à traduire littéralement : מַּאַרְּשָׁ אַרְּשָׁ אָרְשָׁ אָרְשָׁ אָרָשְׁ אָרְשָׁ אָרָ אָרָשְׁ אָרְשְׁ אָרָשְׁ אַרְשְׁ אָרְשִׁ אָרָשְׁ אָרָשְׁ אָרָשְׁ אָרְשִׁ אָרָשְׁ אָרְשִׁ אַרְשִׁ בּעִישְׁ בּעִישְׁ בּעִישְׁ בּעִישְׁ בּעִישְׁ בַּעִישְׁ בּעִישְׁ בְּעִישְׁ בְּעִישְׁ אָרְשִׁ אָרְשִׁ אָרְשִׁ אָרְשִׁ בְּעִישְׁ בְּעִישְׁ בְּעִישְׁ אָרִשְׁ בְּעִישְׁ בְּעִישְׁ בַּעִישְׁ בְּעִישְׁ בְּעִישְׁ בְּעִישְׁ בְּעִישְׁ בִּעִישְׁ בִּעִישְׁ בִי בְּעִישְׁ בִּעִישְׁ בְּעִישְׁ בִּעִישְׁ בִּעְיִישְׁ בִּעִישְׁ בַּעִישְׁ בְּעִישְׁ בְּעִישְׁ בִּעְיִישְׁ בִּעְיִישְׁ בִּעְיִישְׁ בִּעְיִישְׁ בִּעְיִישְׁ בְּעִישְׁ בְּעִישְׁ בְּעִישְׁ בְּעִישְׁ בִּעְּיִישְׁ בְּעִישְׁ בְּעִישְׁ בְּעִישְׁ בִּעְיִישְׁ בִּעְיִישְׁ בִּעְיִישְׁ בִּעְיִישְׁ בִּעְיִישְׁ בְּעִישְׁ בְּעִישְׁ בְּעִישְׁ בְּעִישְׁ בִּעְיִישְׁ בִּעְיִישְׁ בִּעְיִישְׁ בִּעְיִישְׁ בִּעְיִישְׁ בְּעִישְׁ בְּעִישְׁ בְּעִישְׁ בִּעְיִישְׁ בִּעְיִישְׁ בִּעְיִישְׁ בְּעִישְׁ בִּעְיִישְׁ בְּעִישְׁ בְּעִישְׁ בְּעִישְׁ בְּעִישְׁ בִּעְיִישְׁ בִּעְיִישְׁ בְּעִישְׁ בְּע

<sup>1.</sup> Cf. les observations précédentes sur la forme du samech réel; l'élèment en zigzag, s'il s'agissait ici de cette lettre, devrait être à droite et non à gauche de la hampe; c'est pourquoi je considère cet élèment comme une lettre à part, un yoût. La même conclusion est applicable, ainsi qu'on le verra, au même groupe graphique, colonne IV, ligne 1 et colonne V, ligne 2.

<sup>2.</sup> Sati figure avec la déesse Anouké dans la triade nubienne de Noum-Chnouphis. Elle paraît s'identifier avec Isis, et les inscriptions latines l'assimilent à Junon. Elle est coffée de la mitre blanche flanquée des deux cornes de vache. Elle porte les titres de « fille du soleil », « régente des mondes » et de dame du ciel; ce dernier fait songer au pur de notre inscription (cf. de Rougé, Notice somm. des mon. ég. du Louvre, p. 124; Pierret, Dict. d'arch. cg., s. v., et Panth, ég., pp. 10-11).

d'être démontré — que Hatar corresponde à Hathor et Miskar à Sokari. Mais aussitôt s'élèvent des objections sérieuses. D'abord, s'il s'agissait d'une déesse, on attendrait plutôt la formule introductive לרבה, que לאלם. On pourrait alléguer, il est vrai, que אלם peut avoir le sens général de « divinité » sans acception de sexe; mais la chose est à démontrer. Puis, l'expression « sœur du ciel » serait bien bizarre, בשש ne semblant pas avoir été jamais personnifié directement chez les Sémites comme l'était Ouranos chez les Grecs. Enfin, comment rattacher cette déesse par l'intermédiaire du mot énigmatique זכוד, au nom, certain celui-ci, de la divinité Hatar-Miskar qui figure au début de la ligne 5, précédé de 72? Il semble plus naturel de considérer ce nom, répondant à une personnalité avérée, sinon bien connue dans son essence, du panthéon sémitique, comme celui même de la divinité à laquelle est dédiée le sanctuaire. Dans ce cas, la proposition ne pourrait plus être guère autre chose qu'une sorte d'apposition se rapportant par anticipation à ladite divinité et analogue aux deux autres appositions, du reste passablement obscures en elles-mêmes, qui suivent le nom de cette divinité: בעל הרדת et בעל הרדת. A vrai dire, on s'attendrait, dès lors, à voir la préposition ל répétée une troisième fois devant מלך הטר מיסנר; il y a bien devant le mem un petit trait oblique dont on pourrait faire état; mais j'avoue qu'il est placé un peu bas et un peu hors de l'alignement pour qu'on puisse le prendre pour le reste du lamed voulu. Quoi qu'il en soit, si l'on passait sur cette petite difficulté grammaticale 4 — et en matière de syntaxe néo-punique nous savons par expérience qu'il ne faut pas toujours être très exigeant - la structure générale du passage pourrait être quelque chose comme :

<sup>&</sup>quot;Au dieu saint, à (celui) qui a placé la (ou les) אחת des cieux (?) dans le אחת, (à) Molok Hatar-Miskar, prince des jours (ou des mers), bual de... ».

pourrait être considéré comme un participe se rapportant

<sup>1.</sup> Strictement, on serait amené à considérer 770 comme étant à l'état construit : « dans le 770 de Molok, etc... »

<sup>2.</sup> Si, ce qui n'est pas prouve, Hatar-Miskar est, comme on le croit, une entité féminine, la combinaison mythologique Molok Hatar-Miskar serait analogue à celle, bien connue, de בוֹך עשתרת, Molok Astoret.

par anticipation au dieu Molok Hatar-Miskar, dont le nom suit, participe tiré de la racine verbale שות. Je ne vois pas le sens de אהת. Est-ce un substantif féminin, singulier ou pluriel? Serait-ce le féminin de אהה, pris adverbialement?? Quant à אהה, rapproché de שבש, il fait songer à la conception hébraïque des fondations du ciel bâti par Jéhovah.

COLONNE II. — L. 1. — צמל , — à corriger, en tout cas, en סמל - est-il réellement le mot phénicien signifiant « statue »? On ne s'attend guère à la mention d'une ou plusieurs statues (ממלב à cette place. Ne serait-ce pas l'équivalent de שמאל, « gauche » ou « nord », avec le sin représenté normalement par un samech, comme, par exemple, dans le mot hébreu עבר, « dix » = דכר en phénicien et en néo-punique? Le aleph a pu disparaître comme dans מלכת = מלאכת. A ce mot, ainsi compris, répondrait peut-être, à la fin de la ligne : על מעורב = « à l'ouest », ou « jusqu'à l'ouest », au lieu de la lecture restituée : ינבד, « Abd(-iarad) », nom propre d'homme. Nous nous trouverions ainsi ramenés à tout autre ordre d'idées. Il s'agirait en ce cas, tout simplement, de l'orientation de certaines parties du sanctuaire, et cela pourrait rendre compte des mots énignatiques qui apparaissent au début de la ligne 2: ירד בעמק, à traduire, alors : « (en) descendant dans la vallée »? 2. Il faut se rappeler, à ce propos, que le temple de Maktar, d'où provient l'inscription et auquel elle se rapporte bien certainement, est construit sur le point culminant, sur ce qu'on pourrait appeler l'acropole de la ville, assise elle-même sur un haut plateau, entre deux vallées, le Oued Miran, au sud, et le Oued Saboun, au nord, avec une petite rivière coulant au fond de celui-ci 3. On a déblayé huit marches d'un large escalier descendant de la face nord du temple.

- 1. Cf. par exemple, II Samuel, xxIII, 8: מוסדות השכים.
- 2. On pourrait aussi lire, à la rigueur: על בוע[בר], « sur le passage »; ou bien encore couper: עלם, « degrés d'escalier », comme dans la grande dédicace punique de Carthage (voir, plus haut, pp. 9-10). A tenir compte aussi de la possibilité ירוד ישר « marché », le forum de Maktar? Mais tout cela est fort douteux.
- 3. Cf. le plan d'ensemble dressé par le capitaine Espérandieu et reproduit par Tissot, Géogr. comparée, etc., tome II, p. 621.

- ברנבית. La tête de la seconde lettre est bien grosse pour un rech; si l'on pouvait y voir un bet, malgré le manque d'incurvation de la tige ou l'absence de crochet à sa partie inférieure, on serait tenté de restituer ביבות, « construction » (cf. décret du Pirée, l. 2).
- בשלתא est peut-être un dérivé (avec א suffixe pronominal) de בשלתא (a tomber (en ruine) ». Il pourrait s'agir d'une partie de l'édifice, ou de l'enceinte, qui était en ruine; cf. pour l'analogie de ce détail, plusieurs dédicaces romaines d'Afrique relatives à des restaurations de sanctuaires ; y aurait-il eu quelque chose comme : « les parties ruinées du côté nord de la construction ont été restaurées jusqu'au côté ouest, en descendant dans la vallée »?
- —L. 2. הלה, « tabula », ou « tabulatio »? Peut-être les placages (de marbre) »? Ce mot me paraît commencer une nouvelle phrase, isolée de ce qui précède par un blanc intentionnel bien marqué.
- החרשת 2, avec samech au lieu de çadé, comme toujours; à rapprocher peut-être de l'hébreu הרש « terre cuite », ou de הרא « sculpter »; cf. aussi le mot obscur לים de la grande dédicace punique de Carthage (l. 4), en tenant compte de l'équivalence connue ב=7.
- שתית...]. Ici, le contexte semble nettement montrer que ce mot, déjà rencontré col. I, l. 2, ne peut guère être autre chose, comme je l'ai supposé, qu'un terme d'architecture, et non pas un prétendu nom de dieu que tout contribue à rendre suspect. Faut-il, en comblant la lacune de deux ou trois lettres qui le précède, restituer : משתית!? ou bien suppléer un petit mot, tel que משל, אש ב ou tout autre, indiquant que חל et חרסת faisaient partie intégrante du membre d'architecture appelé שתעת! J'inclinerais assez vers cette dernière idée, חל et חרסת paraissant être des

<sup>1.</sup> Par exemple, dans une inscription dont j'ai oublié le numéro, mais dont j'ai le texte sous les yeux : « porticum Cererum vetustate consumptam a solo restituit ».

<sup>2.</sup> Le  $s = \pi$  de l'article, avec le changement habituel devant une gutturale.

matériaux ou éléments de construction, et, au contraire, שתעת une construction d'une forme déterminée dans laquelle pouvaient entrer ces éléments.

A remarquer la différence d'orthographe de אדראת) אדראת, à la l. 1). Cette différence peut tenir à ce que, dans le premier cas, le mot est au singulier, dans le second cas, qu'il est au pluriel. Peut-être toutefois n'est-ce là qu'une de ces simples variations orthographiques dont le néo-punique est coutumier et qui ne tirent pas à conséquence.

— L. 3. — אראש « tête », peut être pris ici aux sens dérivés ou métaphoriques, soit de « somme totale », soit de « chapiteau », soit de « la meilleure qualité d'une chose ». Le aleph final n'est peut-être pas le suffixe pronominal, mais, conformément aux errements du néo-punique, l'indice de l'état construit du pluriel.

Quel que soit le sens de ce mot obscur, et d'une lecture douteuse pour la première lettre, je grouperais : עלקאתם, en un seul mot, au lieu d'en faire deux mots séparés; א pourrait être la terminaison du pluriel féminin (comme plus haut dans אדראת), plus le suffixe pronominal pluriel. L'agencement de la phrase s'établirait alors ainsi : « les ארא de leurs אַלְּהָר ».

- לימא; la dernière lettre me semble être plutôt un mem qu'un aleph. Je n'ose penser à λίθει.
- -- 57? Peut-être le trait courbe précédant le dalet, si c'est bien un élément de lettre, appartient-il à un yod??
- Ll. 3-4. Je lirais et couperais ainsi : דך ערת ש הרץ. Je pense qu'il s'agit de « revêtements d'or » et non pas de « sculptures ». Cf. l'hébreu biblique מיז , « plaquer d'or », et l'expression de la stèle de Byblos (l. 5) : יהערת הרץ « et les pellicules (?) d'or » (appliquées sur pierre). Peut-être le mot précédant immédiate-

<sup>1.</sup> Le mot est employé à propos des revêtements d'or de diverses parties du temple de Jérusalem (II Chroniques, 111, 5, 7, 8, 9). Il est souventquestion, dans l'épigraphie romaine d'Afrique, de la dorure entrant dans la décoration des édifices publics ou religieux. Un exemple, pris au hasard : « marmoribus et laquiaribus (sic) aureis et exedra ».

ment (לֹצֵב ou בֵּיב) est-il à prendre au sens de « ornementation » (hébreu biblique אַבָּב?).

Quant au mot דְרַרִכְּדְ, qui suit אָהָר, je doute fort que ce soit un nom propre « Darkan », auteur des prétendues sculptures; je serais tenté de croire que c'est un mot définissant¹ l'or, employé aux revêtements, soit comme qualité, soit peut-être comme quantité; ce serait l'orthographe néo-punique de l'hébreu rabbinique rectité; « darique » (cf. le décret du Pirée, l. 6 : דַרַבְּבַבַּ, « darique », pour l'or de la couronne offerte à Chamabaal Diopeithes par le Koinon phénicien du Pirée). Ce qu'on attendrait ensuite, c'est le chiffre des dariques; mais il est difficile d'admettre qu'il se cache dans les lettres זְלוֹ, même si on voulait leur attribuer la valeur de signes numériques; d'autant plus que, dans ce cas, דַרַבִּיבַ devrait être au pluriel; le singulier tendrait à faire croire que le mot définit plutôt la qualité que la quantité de l'or — « de l'or de darique », c'est-à-dire de l'or très pur?

— L. 4. — יחב, pourrait être, à la rigueur, יחב, « nous avons donné ». Faudrait-il, en outre, chercher dans לן אחן une forme, particulière au néo-punique, du pronom pluriel de la première personne = אבחן, « nous » \*?

On pourrait lire matériellement במחח, au lieu de תכתחת, ce qui aurait au moins l'avantage de nous ramener à une racine acceptable; à rapprocher peut-être du mot énigmatique qui apparaît dans une inscription romaine du sanctuaire de Saturne Balcaranensis: NIPTIAM?

— L. 5. — פּנלת fait penser au nom du mois phénicien bien connu; si, dans le mot précédent, on devait restituer le nom du mois de Adar, comme y avait songé un instant M. Berger, on aurait affaire aux deux calendriers mis en concordance et l'on pourrait même soupçonner le complément de la date dans les

<sup>1.</sup> Cette définition de l'or se retrouve dans les passages bibliques cités cidessus et relatifs au temple de Jérusalem, et aussi dans d'autres passages (voir les lexiques, s. v. 2777).

<sup>2.</sup> Cf. l'arabe عن, qui devient احنا dans les dialectes vulgaires.

<sup>3.</sup> Mélanges... École franç. de Rome, 1892, p. 84, nº 361.

mots ביתן שבעת. Mais il faut avouer que la chose est des plus douteuses et le véritable sens doit être encore à trouver.

- Col. III. 1. 3. אקר est peut-être à l'impératif: « lis-les »; les, c'est-à-dire les noms des membres du Mazrah; toutefois, le chin de שמאת, « noms », est quelque peu incertain: les éléments qui restent du caractère mutilé pourraient appartenir à un samech, bien que la tige principale soit un peu courte. Le verbe איך peut être construit avec la préposition composée בשל, comme en hébreu¹; le aleph, joint à la préposition, pourrait être soit le suffixe de la troisième personne, soit l'indice de l'état construit (forme plurielle).
- L. 4. Je lis: מֹבְּדִּת , plutôt que [בּבּ; לֹבִּדְתּ[בּבּ], le pronom démonstratif, pour הַבּבּת, au féminin? Le néo-punique semble, en général, avoir laissé tomber en désuétude la règle d'accord en genre pour le pronom démonstratif. Il se peut, d'ailleurs, que מַבָּת soit à l'état construit par rapport à 7 : « de cela ».

מזרת (cf. מזרת אורת), dans la bilingue de Dougga) aurait-il ici le sens matériel de « subsides »? Si la troisième lettre était un sin et non un zain — ce qui n'est pas impossible — cela nous conduirait au sens, soit de « dìmes », soit de « dix » ². Il est vrai que, dans ce cas, on s'attendrait à voir le sin remplacé, comme d'habitude, par le samech ³.

- Col. IV. l. 1. Là (et aussi col. Il, l. 2) je lirais le nom du président du Mazrah הרלבבי ', Selikani, au lieu de בהלכם, Celkos.
  - בו 2. בלכדי (lamed douteux) pourrait être une transcription
- 1. Cf. קרא בועל ספר (Jérémie, xxxvi, 11), littéralement : « legere de-super libro. »

On aurait pu être tenté de grouper : מַעל מבותא, « de sur son linteau », l'inscription étant justement gravée sur un linteau (מַבְּל אַבְּיה, ὑπέρθυρον, supertiminaria, Septante et Vulgate); mais les coupes de mots, nettement marquées par le lapicide, s'y opposent.

2. Si l'on entrait dans cette voie, on pourrait se demander si le dernier mot de la ligne précédente, אבת ne serait pas à expliquer par אבת « cent »? Mais

je m'empresse de dire que tout cela est bien hasardé.

3. Dans la plupart des inscriptions néo-puniques, notamment nos 51, 61, 64, 67, il faut lire: אכרם, עכרם, עכרם, etc., par des samech et non, comme on le fait couramment, par des sin.

4. Je ne m'attarderai pas à relever par le menu tous les samech qui apparais-

d'un nom romain tel que Felicus, Felicio, très répandus en Afrique (peut-être même \*Felicius, dont l'existence est impliquée par le féminin Felicia, fréquent dans cette région).

- l. 4. Au lieu de קערטא « Quartus », je lis קפעטא, Capito, nom qui revient assez souvent dans l'onomastique romaine d'Afrique.
- Col. V. —1.2. Le patronymique me semble être יכחענה, plutôt que יצחען « Jaçtatan »; on discerne des traces du taw final sur l'estampage; à cet état il serait à rapprocher du patronymique de la col. X, l. 2, que je lirais ישחענת, plutôt que ישחענת.
- Col. VIII. l. 1. Le nom propre est à lire יערכני, plutôt que יערכם.
  - 1. 2. סלכני, plutôt que צלכם, ici et à la l. 5.
- 1. 5. מינסקלית, par samech, au lieu de sadé, ici ainsi que col. IV, l. 3 et col. IX, l. 5, et aussi dans diverses autres inscriptions néo-puniques. Il vaut peut-être mieux vocaliser Maskula que Maçiklat (cf. Masculus de l'onomastique romano-punique).
- 1. 6. Peut-être הרשא, au lieu de ארשא (les deux formes existent dans l'onomastique punique, la première très fréquente dans la néo-punique).
- Col. VIII, l. 1. La lecture אכנשא. « Cassus » est très incertaine. L'avant-dernière lettre est peut-être un phé; en tout cas, elle est pourvue d'une très longue queue qui semble exclure la valeur chin; avant la première, il y a la place, et peut-être même la trace d'une autre lettre encore.

#### H

## Deuxième inscription de Maktar.

La deuxième inscription néo-punique découverte dans le temple de Maktar est en caractères plus cursifs et, vraisemblablement,

sent fréquemment dans cette longue liste de noms propres et qui, d'après ce que j'ai dit plus haut, semblent devoir être uniformément substitués aux çadé de la transcription.

<sup>1.</sup> Ce nom aurait-il quelque rapport avec celui de Istantius (L. Renier, Inscr. rom. d'Alg., nº 2031)?

d'une époque moins ancienne que la précédente et, aussi, que la suivante.

Conformément à l'observation paléographique que j'ai faite plus haut, j'inclinerais à voir des samech dans les caractères passim auxquels M. Berger attribue la valeur de çadé. Cela changerait sensiblement la physionomie de plusieurs mots et noms propres. C'est ainsi que je lirais:

— 1. 4: המקדש , au lieu de קהמקדש, équivalent régulier de המקדש, « ce sanctuaire » י, מסכר, le nom du dieu *Miskar*, toujours écrit ainsi, au lieu du monstre מצכר.

Le aleph, conservé avant הביקדש, pourrait être l'indice d'un substantif pluriel, à l'état construit : « ... les..... du sanctuaire »; par moment, il semble qu'il était précédé de יו ??? ou bien seraitce la terminaison d'un verbe à la troisième personne du pluriel?

- 1. 2. Le lapicide paraît avoir marqué avec intention la coupe בבו איפתען; si, malgré tout, comme l'admet M. Berger, le aleph est à rapporter au premier mot: בניא, la forme pourrait être verbale: « ont construit ». peut-être même avec le suffixe: « l'ont construit ». Tout dépend de la restitution du début, si malheureusement mutilé, de la première ligne.
- Il. 2-3. מלדיא, au lieu de צלדיא; ce même nom (=SELDIV.) est est à rétablir ainsi dans toutes les autres inscriptions néo-puniques où il revient souvent, avec des variantes intéressantes: שבלדיא et שהלדיא, transcriptions reçues jusqu'ici qu'il faut corriger également, à mon avis, en סכלדיא et סכלדיא.
- 1. 3. A la fin, après בעלותן, on aperçoit encore une longue hampe, légèrement inclinée à gauche, qui appartenait peut-être encore à une autre lettre ??
- —1.4. הסגן, au lieu de היץ גן. Cf. le nom ou mot, d'ailleurs obscur, חסגם, de la trilingue de Sardaigne (C. I. S., n° 143).
- 1. Je rappelle encore que le changement phonétique du zain en samech est normal dans les dialectes phéniciens.

Je crois que, dans beaucoup d'autres cas également, le pronom démonstratif 7, 77 est écrit, en réalité, D, 70, par exemple dans nombre d'épitaphes néopuniques où l'on prête, à tort selon moi, au caractère en question la valeur paléographique de zain (voir la note de la p. 332.).

ש המקם ש « de ce lieu »? Peut-être faut-il comprendre : « qui est le meqim (-elim) »?

- l. 5, lire : מנדסען et מכולי, au lieu de מנדטען et מנדטען.
- 1. 6. מסיגרען, au lieu de מציגרען.

#### Ш

## Troisième inscription de Maktar.

Comme le remarque fort justement M. Berger, la troisième inscription découverte dans le temple de Maktar est de la même écriture que la grande inscription dédicatoire. Il serait déjà permis d'induire de là qu'elle en est à peu près contemporaine. Je vais montrer qu'elle a avec celle-ci un lien encore plus étroit que les similitudes paléographiques.

A la première ligne, M. Berger a cru reconnaître le nom d'un dieu Moloc-Hets, orthographié המלך מאץ, « le Moloc-Hets », avec un aleph intercalaire quiescent et, en outre, l'article, ce qui serait assez surprenant. Un examen attentif de l'estampage m'a convaincu qu'il faut lire tout autrement : ....... « le Mazrah qui (?)...».

Le trait pris pour la tige du *lamed* est accidentel; les deux traits courts, obliques et quasiment parallèles du *zain* se distintinguent nettement, ainsi que la boucle fermée du *rech* fortement renversé en arrière comme plusieurs autres *rech* de l'inscription.

Nous retrouvons donc encore ici, à la place d'un prétendu nom de dieu que tout contribuait à rendre suspect, notre fameux Mazrah, « collegium » ou « ordo ». Est-ce le même Mazrah que celui qui figure dans la grande dédicace? La chose est possible; mais la lacune qui suit ne permet pas de l'affirmer. On voudrait, ici aussi, retrouver les mots qui le déterminaient tout à l'heure : אש לדרת; mais la dernière lettre visible après l'aleph, n'a pas l'allure d'un chin¹; elle ressemble bien plutôt à ce caractère qu'on

<sup>1.</sup> N'était la longueur très accentuée de la tige, on pourrait y voir, à la rigueur, un chin, construit un peu comme celui de la fin de la ligne 2.

prend ordinairement pour un çadé, et dans lequel, ainsi que je l'ai expliqué tout à l'heure, il vaut peut-être mieux voir un samech. Il demeure, néanmoins, toujours possible que nous ayons là le pronom relatif wx, ou son équivalent.

M. Berger croit qu'il ne manque rien ou presque rien de l'inscription. Je serais d'un avis contraire, étant donnée surtout l'apparition du mot Mazrah qui, placé comme il l'est, au début du texte, semble impliquer a priori que celui-ci avait un notable développement. J'estime qu'il faut tenir grand compte, sur ce point, de l'avis de M. Bordier, qui a découvert la pierre originale, malheureusement perdue depuis, et qui a pu l'examiner à loisir:

« La pierre, dit-il, est brisée à gauche et en bas; de l'inscription gravée dans un cartouche à queue d'aronde, il ne subsiste que quatre lignes incomplètes ».

Il est incontestable que nous avons, en tout cas, le commencement même de l'inscription qui, comme la grande dédicace, s'ouvrait par le mot המורח, « le Mizrah ». Ce mot est bien le premier, comme l'admet avec raison M. Berger, bien qu'il le lise tout différemment; mais il n'est pas, à proprement parler, « en retrait », ni « précédé par une cassure de la pierre »; et il n'est pas exact de dire que le texte débute au milieu de la ligne 1. Trompé par l'aspect un peu confus de l'estampage, M. Berger a pris pour une cassure ce qui, en réalité, est l'écoinçon normal, externe, du cartouche et de son oreillette de droite; le fait est que la ligne commence exactement au bord du cadre rectangulaire; la seconde ligne, au contraire, et les suivantes', utilisent le champ de la grande oreillette flanquant le cadre à droite, et, par suite, elles commencent beaucoup plus en avant, en manchettes, (6 à 7 lettres en plus). Voici un petit schéma qui fera mieux comprendre cette disposition, et qui, à lui seul, suffirait à montrer,

<sup>1.</sup> Ces lignes devaient, naturellement, déborder d'autant à la fin, dans l'oreillette de gauche qui n'existe plus.

<sup>2.</sup> Je me borne à donner le début des deux premières lignes pour indiquer la mise en place générale.

par de simples raisons de symétrie, qu'il doit manquer à gauche, sans parler de la région inférieure, une partie considérable du texte.



Dans ces conditions, l'étendue des lacunes est telle qu'elle nous interdit toute tentative pour tirer un sens quelque peu suivi de ce qui ne peut plus être considéré que comme des lambeaux de phrases. L'essai de traduction de M. Berger, basé sur l'hypothèse d'un texte continu, doit donc être écarté et, il serait oiseux, désormais, de le discuter par le menu '. Notre seul espoir

1. Par exemple, à la ligne 3, la lecture du nom propre supposé אחחה, Tateu nom de forme étrange, et dépourvu, qui plus est, du patronymique règlementaire, devient très problématique. Peut être faut-il couper tout différemment (le pronom personnel אח? ou bien un des deux ח = אות marque de l'accusatif en néopunique?). D'ailleurs, toute cette lecture peut être remise en question par un fait matériel; je crois, en effet, discerner entre les groupes אחתהא, les traces d'une autre lettre, peut-être d'un lamed, fortement couché, le lapicide s'étant trouvé gêné par le grand hé de la ligne supérieure qui descend très bas. L'intervention de cette nouvelle lettre conduirait à de tout autres combinaisons, entre autres à celle-ci:

# ....ש לאלנת האלא בברכתם ל....

« ... qui est à ces déesses (?), avec leurs bénédictions pour...?? »

Sans perdre de vue que le mot חרב pourrait être « piscine » (cf. les nombreux poissons figurés, avec des sortes de bassins, sur tout un groupe de stèles votives découvertes à Maktar). Mais, en face d'un texte aussi mutilé, il est plus prudent de s'abstenir de conjectures.

A la ligne 2, dans l'expression בדער בדרא, le substantif n'est-il pas plutôt le premier terme, et le verbe le second terme ? C'est, du moins, ce que tendrait à faire croire l'usage orthographique du néo-punique, où בדער est toujours le substantif, tandis que le verbe est געדר, געדר, געדר, געדר, ועדר , באדר מעם , avec l'accent sur la seconde syllabe; l'autre : n d d a r « a voué », avec l'accent sur la première.

Remarquer la même orthographe, plus bas, à la ligne 4, où le mot, précédé de l'article הברניר, « le vœu », est certainement un substantif. Il faudrait traduire, dés lors, non pas : « a voué son vœu », mais bien : « vœu (qu')ils ont

est qu'un jour, l'on retrouve, dans des fouilles ultérieures, le morceau complémentaire de l'inscription, morceau qui, selon toute apparence, doit être beaucoup plus grand que celui qui nous a été conservé.

#### § 58.

#### L'épitaphe de Ya mour d'Ascalon.

On conserve au Musée de Beauvais une inscription grecque qui offre un certain intérêt pour l'histoire de la Palestine. C'est un petit titulus funéraire provenant, à ce que l'on suppose, de Rome. M. Seymour de Ricci vient de la publier à nouveau; il la lit ainsi, avec ses devanciers, je crois:

Θ(εστς) Κ(αταχθονίσις) Ίαμουρ 'Ασάμου Σύρος 'Ασκάλωνείτης Παλαιστείνη άδελφος 'Αντωνείνου, στραπώτης χόρ(της) η' πρ(αιτορίας).

Il s'agit donc d'un soldat d'origine syrienne, né à Ascalon de Palestine, et servant a la V\* cohorte prétorienne (?).

Son nom et celui de son père ont une physionomie bien sémitique. Je me demande seulement si l'on doit les accepter dans la forme où on les a lus, et s'il ne faudrait pas couper plutôt Ἰχμούρας Ἄμου; il est rare, en effet, que l'on se borne à transcrire à cette époque les noms sémitiques à l'état brut, sans l'addition d'une terminaison grecque. Quoi qu'il en soit, qu'on lise Ἰχμούρ ου Ιαμούρας, cela ne change rien à l'étymologie du premier nom,

qui est visiblement l'équivalent exact de la forme arabe מיישית, Ya'mour(ou), apparaissant dans l'onomastique nabatéenne sous la forme יינברוד, Ya'm(ou)rou. La précision avec laquelle la voca-

voué. » Cela viendrait apporter une nouvelle confirmation indirecte à ma lecture Mazrah, pour le premier mot de la ligne 1; c'est ce mot qui serait le sujet du verbe et, en sa qualité de substantif collectif, le gouvernerait régulièrement au pluriel, pluriel dont nous aurions l'indice dans le aleph final: מוברבו (cf., pour cette forme grammaticale, première inscription de Maktar, col. III, l. 2: אוברבוא.

<sup>1.</sup> Revue archéologique, 1899, II, p. 117.

<sup>2.</sup> Voir, sur ce nom nabatéen, les observations présentées dans le volume II, pp. 188, et 207 et suiv. du présent Recueil.

lisation de la forme arabe a été rendue, dans la transcription grecque, est très remarquable. L'apparition de ce nom si nettement caractérisé est un indice important de l'existence à Ascalon et, par suite, dans la région environnante, d'un élément ethnique arabe, à l'époque à laquelle remonte notre inscription, certainement païenne. Cet indice s'accorde bien avec ce que nous savions déjà, d'autre part, à ce sujet.

Si cette façon de couper les mots ne modifie pas sensiblement l'explication du nom du soldat Ya mour, elle conduirait, au contraire, à changer tout à fait le nom de son père, nom qui serait, dès lors, non plus Åσαμος mais bien Åμος. Sans doute, Ἄσαμος pourrait, à la rigueur, s'expliquer par quelque racine sémitique, mais il a contre lui de ne pas s'être encore rencontré dans l'onomastique gréco-syrienne, sans compter que l'onomastique araméo-arabe ne nous a pas encore offert de nom similaire. Pour Ἄμος, au contraire, — à lire peut-être Ἄμ(μ)ος, — nous avons l'analogie du nom nabatéo-grec Ἄμμου (génit.).

<sup>1.</sup> Cf., par exemple, plus haut, p. 224, ce que je dis au sujet de l'origine arabe de Jean Rufus d'Ascalon. Il est bien probable que la famille « iduméenne » d'Ascalon à laquelle appartenait Hérode était, en réalité, d'extraction arabe.

<sup>2.</sup> Waddington, op. cit., nº 2429. Bien entendu, la forme au nominatif pourrait être "Αμμας, tout aussi bien, sinon mieux, que "Αμμας.

#### ADDITIONS ET RECTIFICATIONS

- P. 16, note 1, l. 12, au lieu de VIº □ אתנם, lire : VIIº.
- ib., note 2, l. 4, au lieu de C. I. L., lire : C. I. S. et ajouter : où i a peutètre le sens de « adhuc ».
- P. 22, note 1, l. 1, au lieu de ההויקם, lire : ההויקם.
- P. 42. Dans cette formule, le mot KAAH pourrait être considéré comme étant pris adverbialement. Toutefois, il semble résulter d'un autre lychnarion encore inédit, qui m'a été communiqué par l'abbé Thédenat, que ce mot pourrait appartenir à une autre formule KAAH HMEPA, rappelant tout à fait le « bonjour » des Grecs modernes.
- P. 48, note 1, 1. 6, au lieu de prosthétiques, lire : prosthétique.
- P. 81, note 2, 1, 3, au lieu de Nældeke, lire: J. H. Mordtmann, et ajouter: (Z. D. M. G., XXXI, 100).
- P. 114, § 24, l. 2, rétablir le nom : Dr Coyne. Il résulte des informations ultérieures qu'ont bien voulu faire prendre, à ma demande, les docteurs Troisier et Coyne, que la stèle a été trouvée, au milieu de nombreux autres débris antiques, au cours de fouilles entreprises en 1886 pour le déblaiement et la restauration des citernes de Carthage.
- P. 140. Il y a peut-être lieu de tenir comte sur ce point, du titre de rector Orientis, donné au préfet du prétoire C. Julius Priscus, « pater et patruus » des deux empereurs Philippe, par une très importante inscription latine nouvellement découverte à Chehbé du Haurân (Philippopolis). Voir le texte dans le Philologus, 1898, p. 159, cf. Rev. arch., 1899, Il, p. 189, nº 100.
- P. 160. Les notes 3 et 4 doivent être numérotées 2 et 3.
- P. 168, l. 10, au lieu de : Au nº E, 3, lire : Au nº A, 5.
- P. 172, l. 18: 'Αψαῖος. La forme originale pourrait aussi avoir comporté un het initial, si l'on rapproche, avec M. J. H. Mordtmann (Palmyrenisches, 1899, p 26), 'Αψαῖος de Χαψαῖος.
- 201, § 37. Le P. Vailhé, à propos d'un passage altéré de l'Histoire ecclésistique de Socrate, est d'avis que Hébron n'a jamais dû être un siège épiscopal avant les Croisades (Byzantin. Zeitschr., 1899, p. 390).
- P. 209, la ligne 1, doublon de la dernière ligne de la p. 208, est à supprimer.
- P. 235, l. 47, au lieu de טורבן, lire : מורבן.
- P. 211, note 1, M. Pottier me signale un nouvel exemplaire de « vase-éponge », trouvé en Russie et mentionné dans le Jahrbuch de l'Institut allemand, 1899, Anzeiger, p. 57. D'après la description sommaire qu'en donne M. Kieseritzky, c'est un vase en terre cuite jaune, décoré de figures d'un brun foncé (scène

dionysiaque, d'un côté, de l'autre groupe de quatre hommes; style de Nicosthènes); il est en morceaux, mais peut se reconstruire presque en entier. L'auteur de la notice ne donne aucun détail sur le dispositif spécial du vase, qu'il se borne à qualifier de « Handdouche ».

- P. 256, l. 13, après Zein el-'Abidin, ajouter: autrement dit, Aly.
- P. 262, l. 21, au lieu de : indiquer, lire : invoquer.
- P. 277. La note 3 doit recevoir le nº 1, et la note 1, le nº 3 (avec l'appel rétabli au mot *Bible*, l. 6); l'appel de note nº 3 à *Gath-Rimmon*, l. 13, est à supprimer.
- P. 303. Adar. Je trouve notre localité mentionnée, sous une forme encore plus voisine, dans une courte relation de voyage de Sir Charles Wilson (Pal. Expl. F. Stat., 1899, p. 315); allant de Karak à Laddjoûn, il dit avoir passé successivement par les localités ruinées de Chinar et Adr ou Adar.
- P. 304, note 2, ajouter : cf. Comptes-rendus de l'Acdémie, etc., p. 307.
- P. 305. Il se peut que le vocable מלכת ait, lui aussi, la valeur d'un vèritable nom spécifique de la divinité; le tout serait alors à transcrire Allat-Milkat, en faisant abstraction du sens étymologique de ce dernier vocable, au lieu de le traduire simplement par « reine ». Ce vocable semble se manifester, avec sa force onomastique, dans la composition de nombreux noms propres puniques tels que עבדמלכת et autres congénères.
- P. 308, note 2, l. 1, au lieu de : 1, lire : 1.
- P. 313. La note 1 est à supprimer, la distinction orthographique & et pour les formes féminine et masculine du pronom suffixe n'existant pas en punique, comme je l'ai dit par inadvertance. L'argument, d'ailleurs surérogatoire, ne porte plus, mais l'interprétation de d'par « pour elle », interprétation suffisamment justifiée en elle-même par le contexte, n'en subsiste pas moins en l'espèce.
- P. 330, note 1, 1. 3, au lieu de : un autre, lire : une autre.

# TABLE DES MATIÈRES

| •                                                                         | Pages. |
|---------------------------------------------------------------------------|--------|
| § 1. — Le cippe phénicien du Rab Abdmiskar                                | 1      |
| § 2. — La grande inscription phénicienne nouvellement découverte à        |        |
| Carthage                                                                  | 22     |
| § 3. — Le mazrah et les curiæ, collegia ou ordines carthagnois dans       | 22     |
| le Tarif des Sacrifices de Marseille et dans les inscriptions             |        |
|                                                                           | 22     |
| nèo-puniques de Maktar et d'Altiburos                                     |        |
| § 4. — Deux nouveaux lychnaria grec et arabe                              | 41     |
| § 5. — Sur deux inscriptions funéraires de Palmyre                        | 47     |
| § 6. — La Nea, ou Église de la Vierge de Justinien à Jérusalem            | 55     |
| § 7. — Inscription des Croisades découverte à la Khânkâh de Jérusa-       |        |
| lem (relative à la fondation du palais patriarcal)                        | 57     |
| § 8. — Inscription araméenne de Cappadoce                                 | . 59   |
| § 9. — Amphores à épigraphes grecques et jarre à épigraphe sémi-          |        |
| tique, provenant d'un sépulcre phénicien                                  | 70     |
| § 10. — L'inscription nabatéenne de Kanatha                               | 75     |
| §11. — Sur un poids en plomb à légendes grecques provenant de             |        |
| Syrie                                                                     | 82     |
| § 12. — Le dieu Tamoûz et Melek Tâoûs                                     | 86     |
| § 13. — Jehovah et la déesse Qadech                                       | 86     |
| §14. — Le « puits » des Tombeaux des Rois de Juda                         | 87     |
| § 15 L'hémisphère, absida ou ciborium du Martyrion de Constantin          |        |
| et de la Mosquée d'Omar                                                   | 88     |
| § 16. — Chroniques syriaques relatives à la Syrie arabe                   | 90     |
| § 17. — Notes sur le Haurân                                               | 90     |
| § 18. — Notes sur le pays de Basan                                        | 92     |
| § 19. — Les noms de la chauve-souris en syriaque et en hébreu             | 92     |
| § 20. — Les dialectes arabes vulgaires de l'Afrique du Nord               | 93     |
| I,                                                                        | 94     |
| II                                                                        | 99     |
|                                                                           | 105    |
| III                                                                       | 105    |
| §21. — La stèle A de Neîrab                                               | 107    |
| §22. — Le titre palmyrenien de kachich « sénateur »                       |        |
| §23. — La Sebastè d'après une nouvelle inscription grecque                | 109    |
| § 24. — Le nom carthaginois de Sophonibe                                  | 114    |
| § 25. — Nouvelle inscription hébraïque et grecque relative à la limite de |        |
| Gezer                                                                     | 116    |

|                                                                    |      | Pages |
|--------------------------------------------------------------------|------|-------|
| §26 Le Chapitre du Saint-Sépulcre et l'abbaye du Mont-Sion.        |      |       |
| § 27 L'oiseau emblématique de Karak                                |      | . 129 |
|                                                                    |      |       |
| § 29. — Les berquils ou « réservoirs » des Croisés                 |      | . 141 |
| §30. — Les Phéniciens en Grèce                                     |      |       |
| I. Hannibal, fils de Azroubal, proxène de Thébes                   |      | . 142 |
| II. Abdchemech, fils de Abdousir, proxène de Delphes.              |      | . 145 |
| § 31. — Sceau phenicien au nom de Milk-ya zor                      |      |       |
| § 32 Sceau israélite au nom d'Abigaïl, femme de 'Asayahou .        |      | . 154 |
| §33. — Notes d'épigraphie palmyrénienne                            |      |       |
| I                                                                  |      |       |
| Н                                                                  | •    | . 160 |
| III                                                                | •    | . 163 |
| IV                                                                 | •    |       |
| V                                                                  | •    | . 176 |
| §34. — Tanit et Perséphone Artémis.                                | •    | . 170 |
| 2.05                                                               | •    | . 188 |
|                                                                    | •    |       |
| I                                                                  | •    | . 188 |
|                                                                    | •    | . 189 |
|                                                                    |      |       |
| • IV                                                               |      |       |
| § 37. — Hébron et Diocletianoupolis.                               |      |       |
| § 37. — Repron et Diociecianoupons                                 | •    | . 201 |
| § 38. — Le mois de Qinian-Juillet du calendrier palmyrénien        | •    | . 202 |
| § 39. — Une « éponge américaine » du vi• siècle avant notre ère    |      |       |
| § 40. — Orphée-Nébo à Mabboug et Apollon.                          |      |       |
| § 41. — La lettre de Jésus au roi Abgar, la Koutbi juive adoré     | e a  | a.    |
| Édesse et la mezoùzah.                                             | ٠. ١ | . 216 |
| § 42. — La Palestine au commencement du vie siècle et les Pléropho | ries | 3     |
| de Jean Rufus, évêque de Maioumas                                  | •    | . 223 |
| § 43. — Notes d'épigraphie palmyrénienne                           |      | . 242 |
| § 44. — Inscription grecque d'Édesse                               | •    | . 246 |
| § 45. – La relation du voyage du sultan Quit-bây en Syrie .        |      | . 248 |
| § 46. — Itinéraire d'un pèlerin français du xive siècle de Damas à |      |       |
| plouse                                                             |      | . 259 |
| § 47. — Gezer et ses environs; nouveaux relevés                    | . ,  | . 264 |
| § 48 Création d'un fonds spécial pour l'acquisition d'antiquités   |      | . 268 |
| § 49. — Jéhovah, Seigneur du Sinaï                                 |      | . 271 |
| \$50. — Gath et Gath-Rimmon                                        |      | . 273 |
| § 51. — Le tombeau de Dja'far, cousin-germain de Mahomet.          |      | 278   |
| § 52. — Nouveau lychnarion à inscription coufique                  |      | 283   |
| § 53. — Une inscription du calife Hichâm (an 110 de l'hégire)      |      | 285   |
| § 54. — El-Kahf et la Caverne des Sept-Dormants                    | . ,  | 293   |
| § 55. — « Tabella devotionis » à inscription punique               |      | 304   |

| TABLE DES MATIÈRES                                               | 353   |  |  |  |  |  |  |  |
|------------------------------------------------------------------|-------|--|--|--|--|--|--|--|
|                                                                  | Pages |  |  |  |  |  |  |  |
| § 56 Note sur la création, en Syrie, d'une station d'archéologie |       |  |  |  |  |  |  |  |
| orientale dépendant de l'École du Caire                          | 319   |  |  |  |  |  |  |  |
| § 57. — Les inscriptions néo-puniques de Maktar                  | 323   |  |  |  |  |  |  |  |
| I Première inscription de Maktar                                 | 323   |  |  |  |  |  |  |  |
| II Deuxième inscription de Maktar                                | 342   |  |  |  |  |  |  |  |
| III Troisième inscription de Maktar                              | 344   |  |  |  |  |  |  |  |
| § 58. — L'épitaphe de Ya'mour d'Ascalon                          | 347   |  |  |  |  |  |  |  |
| Additions et rectifications                                      | 349   |  |  |  |  |  |  |  |

.

# TABLE DES FIGURES DANS LE TEXTE

| Lychnarion à inscription grecque (2 fig.)          |        | •    |      |     |     |     |     |
|----------------------------------------------------|--------|------|------|-----|-----|-----|-----|
| Lychnarion à inscription confique                  |        |      |      |     |     |     |     |
| Inscription coufique                               |        |      |      |     |     |     |     |
| Plan d'un hypogée de Palmyre                       |        |      |      |     |     |     |     |
| Inscription grecque du 16 août de l'an 6 de Trajar | ı (jou | ır d | e la | a S | Seb | ast | è). |
| Plan de Gezer et de ses environs montrant la pos   | ition  | de   | s ir | 150 | rip | tio | ns  |
| bilingues                                          |        |      |      |     | •   |     |     |
| Chapiteau sculpté de Moûsa Tali'a, près Gezer (2   |        |      |      |     |     |     |     |
| Chapiteau sculpté de Ni'ânè (3 fig.)               |        |      |      |     |     |     |     |
| Sceau de Renaud de Châtillon                       |        |      |      |     |     |     |     |
| Sceau phénicien de Milik-ya'zor (2 fig.)           |        |      |      |     |     |     |     |
| Sceau israelite de Abigail, femme de 'Asayahou .   |        |      |      |     |     |     |     |
| Inscription palmyrénienne                          |        |      |      |     |     |     |     |
| Sceau de Qanayahou                                 |        |      |      |     |     |     |     |
| Sceau israélite de Yeho'azar, fils de 'Abdyahou .  |        |      |      |     |     |     |     |
| Sceau phénicien                                    |        |      |      |     |     |     |     |
| Sceau phénicien                                    |        |      |      |     |     |     |     |
| Vase peint béotien du vres. avant JC. (2 fig.).    |        |      |      |     |     |     |     |
| Dispositif et manœuvre du vase                     |        |      |      |     |     |     |     |
| Manœuvre de l'« éponge américaine » (2 fig.) .     |        |      |      |     |     |     |     |
| Inscription coufique du pays de Moab               |        |      |      |     |     |     |     |
| Épitaphe coufique de Dja'far, cousin-germain de M  |        |      |      |     |     |     |     |
| Sceau du calife Hichâm (2 fig.)                    |        |      |      |     |     |     |     |
| Inscription grecque de Hazem-el-Ser                |        |      |      |     |     |     |     |

## TABLE DES PLANCHES HORS TEXTE

#### Planches.

- I. Autel nabatéen. Inscription bilingue de Gezer.
- II. Poids en plomb. Jarres phéniciennes à épigraphes.
- III. (pl. double). Tell Djezer et ses environs, plan détaillé.
- IV. (pl. double). Tell Djezer, coupes, détails divers, copies d'inscriptions, etc.
- V. 1, vue de Gezer. 2, vue de l'inscription E. 3, vue d'un ancien sépulcre à 'Amouâs.
- VI. 1, chapiteau de Moûsa Talî'a. 2, Tell Djezer, partie occidentale. —
  3, Tell Djezer, vu de Cheîkh Dja'bâs. 4, Stèles (?) à l'est du Ouély de Tell Djezer.
- VII. A. Inscription au nom du calife Hichâm (an 180 de l'hégire). B. Lychnarion à inscription coufique.
- VIII. Vue des façades orientales des Guessour-el-ékhéwéin.
  - IX. A et B, façades des sépulcres sculptés dans le roc à El-Kahf.
  - X. (pl. double). Plan et détails intérieurs du sépulcre d'El-Kahf (Caverne des Sept-Dormants).



# NOUVELLES ADDITIONS ET RECTIFICATIONS

(TOME III)

- P. 55, § 6. Pour la justification de la transcription de Nέα par ¼, avec l'intercalation de l'i représentant l'hiatus, je reléverai une des transcriptions syriaques du nom de Νεάπολις = ΣίλΩτι.
- P. 72, l. 8. Cf. sur une anse d'amphore rhodienne découverte à Carthage (Mél. de l'Éc. Frang. de Rome, 1891, p. 60):

ΕΠΙ ΞΕΝΟΦΑΝΤΟΥ ΣΜΙΝΘΙΟΥ (Sminthios, mois du calendrier rhodien).

- P. 75. Une photogravure du monument nabatéen de Kanatha a été donnée également dans A visit to Bashan and Argob, de Algernon Heber-Percy.
- P. 410. M. Seymour de Ricci croit qu'il s'agit d'As(clepiades), gouverneur du nome A(rsinoïte), et préférerait restituer au commencement de la ligne 6, [Σεβασ]τοῦ à ['Αυγού]στου.
- P. 132. Je m'aperçois seulement aujourd'hui que le rapprochement entre l'oiseau héraldique du sceau de Renaud de Châtillon et la dénomination de Hisn el-Ghordb, appliquée au château de Karak, a déjà été fait par Rohricht (Stud. zur mittelalt. Geogr., p. 266, nº 5). Cette rencontre même montre qu'il est assez plausible.
  - P. 198, 1. 27, au lieu de « père », lire « frère ».
- P. 206. Le mois palmyrénien de Qinian. M. Chabot (Chron. de Michel, I, trad. p. 133, n. 3) ayant constaté que, dans son manuscrit de la Chronique de Michel, le daleth et le zain sont souvent confondus, croit que, dans ce passage, il faut substituer cette dernière lettre à la première. Dans ce cas, le mois serait le VIIe et non le IVe, ce qui serait d'accord avec le rang assigné par le Chronicon Paschale et par le Syncelle au mois de Quintilios dans l'année romaine nouveau style: cela confirmerait l'identité de Qinian et de juillet, mais annulerait les inductions qu'on pouvait être tenté de tirer de la leçon textuelle pour la détermination du point de départ de l'année palmyrénienne.
- P. 212. Sur le culte d'Apollon à Mabboug et sur la façon dont ce dieu y était figuré, au dire de Lucien et de Macrobe, voir Mordtmann, Zeitschr. der d. morg. Gesellsch., 1878, p. 561 s. Les vues exposées dans ce paragraphe viennent d'être combattues par M. Isid. Lévy, dans la Rev. de l'Hist. des Relig., XL,

- p. 370 s., par des arguments qui ne me semblent pas probants; elles ont, d'autre part, recueilli l'adhèsion (lettre privée) de M. Noeldeke qui est un bon juge dans la matière.
- P. 252, n. 1. L'identité possible de la Gherra de Polybe et de 'Aîn el-Djarr, avant déjà été admise (cf., entre autres, Noeldeke, Z. der d. morg. Ges., XXIX, p. 441, n. 3).
  - P. 285, n. 3, au lieu de 'Ourd, lire: 'Ourdh.
- P. 293, § 54. Cf. l'important mémoire sur la légende musulmane de la Caverne des sept Dormants, publiée depuis, par de Goeje, dans les Mém. de l'Acad. des Sc. d'Amsterdam (4° reeks, deel III, 1900).
  - P. 297, n., hgne 20 : au lieu de ביביד, lire ביביד.
- P. 337, n. 2. On pourrait se demander aussi si zuzz n'aurait pas le sens de funditus, « de fond en comble » définissant la restauration du sanctuaire dégradé. Voir dans le Bull. archéol. du Comite (1891, p. 510) un autre plan de Maktar, plus au courant, dressé par MM. Bordier et Vial.
- P. 341, avant-dern. ligne, cf. Salcis et Salcanis dans les inscriptions romaines d'Afrique (C. I. L., VIII, index).
  - P. 342, l. 4, au lieu de קבעםא, lire קעפטא.
- P. 342, n. 1. Cf. le nom Istatani (génitif) au nº 109 des Inser. inédites de Léon Renier.
  - P. 347, § 58, l. 9, au lieu de « Ve cohorte » lire : VIII<sup>e</sup>.
- P. 348, nº 1. En tout cas, Hérode, par sa mère Cypros (Josèphe, G. J., I, 8:5) avait certainement du sang nabatéen dans les veines.
- P. 349 (addit. à la p. 140): lire « compte », au heu de « comte ». Ajouter: Domaszewski, Rhein. Mus., 1899, p. 159, et M. u. N. Deutsch. Pal.-Ver., 1899, p. 85; « frater et patruus. »
- P. 350 (addit. à la p. 303). Adar. La localité figure déjà dans la liste de Berggren (Guide, p. 500) sous la forme Addår, parmi les ruines du district de Karak. La carte du bassin du Maudjeb, tout récemment publiée par le R. P. don Giuseppe Manfredi, missionnaire du Patriarcat latin de Jérusalem (Bollet-

tino de la Société géographique italienne, février 1899), en marque la position, sous la forme Ader, à une bonne lieue au droit est de Karak.

Quant au crochet fait par Saladin, remontant de Adar à Rabba, il peut s'expliquer par le fait que c'est sur ce dernier point que le sultan avait établi son quartier général (Hist. arabes des Crois., IV, p. 248). Le choix de Rabba avait-il été déterminé uniquement par la question d'eau? A ce point de vue Saladin aurait pu tout aussi bien, et même mieux, s'établir soit à Adar, soit à Laddjoùn même, qui est sensiblement plus près de Karak que ne l'est Rabba, et où il aurait eu à sa disposition des sources abondantes (cf. Ibn Bâtouta, I, p. 255). J'inclinerais à croire que Saladin obéissait surtout à une nécessité stratégique, Rabba lui permettant de barrer le chemin aux troupes des Croisés qui auraient tenté de se porter au secours de Karak investi en venant du nord par la route Hesbân-Mâdeba-Diban. C'est précisément ce qui se produisit un peu plus tard (cf. Hist. ar. des Crois. III, p. 81 et IV, p. 251).

Trompé par une indication erronée de la carte anglaise de 3/8 de pouce par mille, très imparfaite pour cette région, j'ai dit à tort (p. 297, n. 2) que Laddjoûn était près de Oumm er-Resàs; en réalité, ces deux localités sont très distantes, la seconde étant à près de 8 lieues au nord de la première. Oumm er-Resâs, par sa position, pourrait répondre à l'énignatique En-Nouqoitb, étape intermédiaire de Saladin marchant de Zizâ sur Laddjoûn. On remarquera, en tout cas, que Saladin, dans cette marche, se tient notablement dans l'est, à distance de la route normale Hesban-Madeba-Diban, et suit l'itinéraire que suivaient encore les pèlerins musulmans au xive siècle (Ibn Batouta, l. c.), ce qui semblerait bien indiquer, comme je le disais tout à l'heure, que la ligne Hesbân-Dibân pouvait être menacée par un corps de Croisés descendant du nord et tombant sur les derrières des Musulmans. S'il en était ainsi, En-Nouquib, ou la forme qui se cache sous cette graphie, nous conserverait un nom plus ancien, sinon le vrai nom antique de la localite connue aujourd'hui sous l'appellation purement populaire de Oumm er-Resâs. Mais il se peut aussi que En-Nougoub corresponde à une autre localité plus méridionale, par exemple à M'seîtbe, Thourayya, Roudjm el-'Al, voire à Q'soûr B'cheir; à moins qu'il ne représente le point (quelque défilé? نقب), où Saladm a dù franchir le Ouâd el-Kharazè, affluent oriental du Maudjeb. ou le Maudjeb lui-même à la passe habituelle.

— P. 350 (addit. à la p. 313). On a, toutelois, des exemples, mais très rares, du suffixe masculin de la 3º personne représenté en punique par yad, comme en phénicien.



# TABLES ALPHABÉTIQUES

## DES TOMES I, II, III DU RECUEIL D'ARCHÉOLOGIE ORIENTALE

DRESSÉES PAR

J.-B. CHABOT

Il a paru avantageux, pour la commodité des lecteurs, de diviser l'Index français en trois séries :

- I. Un Index des noms propres de lieux et de personnes;
- II. Un Index des auteurs et autorités cités dans le cours de l'ouvrage;
  - III. Un Index rerum.
  - A la suite de l'Index français on trouvera :
  - I. Un index des noms et mots grecs;
- II. Un index des noms et mots sémitiques qui sont transcrits en lettres hébraiques (hébreu, phénicien, punique, néo-punique, palmyrénien, nabatéen, araméen, moabite, etc.);
  - III. Un index des noms et mots arabes.

#### Principales abréviations.

 $b_{i} = ben_{i}$ 

kh. = khirhet; (khán est écrit en entier).

l ou n. l. = nom de lieu; souvent omis après les vocables géographiques caractérisés par les termes 'Ain, Beit, Deir, Djebel, Khûn, Khirbet, Ouidi. Tell, etc.

o ou ou. = ouad, ouadi.

p, ou n, p,  $\equiv$  nom de personne.

— Par suite de certaines nécessités typographiques, il n'a pas toujours été tenu compte de l'accentuation des voyelles dans les transcriptions.

#### INDEX DES NOMS PROPRES

#### DE PERSONNE ET DE LIEU

#### $\mathbf{A}$

Aaron (Tomb. d'), 1, 363 sqq. Abacuc (Couv. de Saint-), I, 352. 'Abâra, l., 1, 348, 349. 'Abarim (mont), II, 196. 'Abarta, l., II, 189, 195. 'Abd al-Ba'alı, II. 213. 'Abd el-Melik, I, 204, 211; II, 48, 55, 318, 337, 400; HI, 89, 90, 287, 288. 'Abd er-Rahman, 1, 255. 'Abdachtoret, I, 188; III, 145. 'Abdallah, 1, 38, 59, 211, 264; 11, 368, 403. 'Abdallah ben Raouaha, III, 280. 'Abdallahi, H. 368. Abdallas, II, 197. 'Abdbaal, I, 91, 187; II, 195. 'Abd-Caphon, p., I, 192. 'Abdeed, p., 1, 188, 189 squ. 'Abdehemech, III, 145. 'Abdelab, II, 268. Abdhadad, n. p., I, 167. 'Abribaretat, 1, 42, 46, 167, 168; 11, 368 n.3. Abdiarad, n. p. ', III, 337. Abdias, 1, 38.

Abdibel, I. 61. 'Abdlesept, n. p. 3, III, 1. 'Abdmalkon, I, 42, 46, 62; II, 188, 368. 'Abdmelkart, III, 2, 13, 16, 91 n. 5. 'Abdmiskar, n. p., 111, 1-5. Abdnesept, n. p.?, III, 1. 'Abdo, I, 135. 'Abd'obodat, 1, 42, 46; II, 189, 368 n. 3. Abdhodeinat, n. p. ? 1, 46. Abdousir, I, 240; III, 145. Abdousiros, Il, 299. 'Abdrabel. 1, 44, 'Abdsakoun, I, 192. 'Abdsasam, I, 183. 'Abdsasm, I. 240. 'Abdtanit, n. p., III, 145. 'Abdyahon, I, 34: III, 190. 'Abed, p., I, 59. 'Abellin, I, I, 303, 304, 311, 324. Abgar, n. p., III, 223. Abgar (Rois d'Édesse du nom de), III, 216-223. Abgar (Lettre de Jésus à), III, 294.

el-Abiadh (Djâmé'), n. l., I. 268 u. 1. + Kh. el-'Adésé, n. l., II, 92. Abìb, n. p., 111, 16 u. 1. Adbémar de Césarée, 1, 401. Abibaal, Il, 8 n. 1, 66. Abicbou', II, 46. Abigail, p., Ill, 154. Äbil el-Qamb, n. l., Il, 40. Abil es-Souq, n. l., II, 40. Abil ez-Zeit, n. l., II, 40. Abila, n. l. l, 17; ll, 37, 66. 258. Abila de la Décapole, I, 17; II, 40. Abila de Lysanias, II, 35, 40. Abiram, p., 1, 33. Abiyou, l, 35. Abl, n. l., l, 17; II, 39. n. 1. Abou 'l-'Abbâs es-Saffâh, I, 395. Abou Choùche, n. l. (v. Gezer et Djezer), III, 147, 267. Abou Ghrara, n. I., III, 239. Abou 'I-mounedja (canal), I, 270. 398. Abou Horeira, III, 250. Abou 'Obaide, I, 344, 345, 349. Abou Tâleb, III. 279. Abou Zaboùra (fl.), Il. 97. 'Aboùd, I, 279; II, 168. Abraham, 1, 326; (Tombeau d'), III, 201-202. Abreikė, n. l., 1, 336. Abroukhiah, I., Il, 59. Absalon, I, 190 u. 3; tombeau (dit d':. II, 261 n. 2. Abydos, l. ll, 61 n. 2. Acb'aya (Isaie), I, 341. Achéménides, III. 66. Acher (tribu), 1.83 n. 2. Achera (myth. sémit.), I, 83. Achhour el-Qana, n. l., 11, 59. Achîr (Acher), n p., 1, 400. Achtorga, n. p., III, 52 n. 1. Acre (Saint-Jean d'), 1, 273-275, 303. 307, 308, 311, 324, 359, 363 n. 1, 371, 379, 400; 11, 56, 96; III, 127. Kh. el-'Adår, 1., 11, 172. Adam, p. (v. 'Ain el-bagar), 1. 311. Adamah, l., I, 164. Adar, n. l., 111, 297 n. 4, 350, 358, 359. Adathse, l., H, 125. Addar, v. Adar. 'Addjé, l., I, 329, 331, n. 4. el-'Adeliyė, l., 1, 349, 350.

Ader, v. Adar.

Adiabène (famille royale d'), 1, 107, 108. Adites (peuple), I, 318. Adir, n. l., III, 303. Aditba, I., II, 166, 171. 'Adjdjé, I., I, 332. Adjloûn, I., I, 207, 275, 280, 395; III, - (Djebel), 1, 48, 349. 'Adjour, n. l., III, 235. Admedera, I., I, 49. Adombaal, p., l, 90, 91 n. 1; III, 32 Adonichemech, p., III, 75. Adonichou', p., Il, 46. Adomphelet, p., If, 31 u. 1. Adonis, Ill, 205. Adonis libanais, 1, 190. Adonis (fl.), III, 147. Adora, 1, 11, 169. Adoulis (Iuscr. d'), 1, 84. Adoullam, n. l., 111, 277. Adr, n. l., 111, 350. Adraa, l., l, 17; Il, 123, 245. Adramou, p., I, 36. Adranon, 1., 1, 236. Adranos (dieu), I, 236. Adrianus, III, 157, 158. Adrianus Soaidos, III, 92. Aelia (Colonia = Mactar), Ill, 37 n. 2. Aelia Capitolina, I, 213, 281; 11. 336 n. I; v. Jėrusalem. Aelia Nicolais, n. p., I, 108. Aelius, III, 33 n. 4. Aelius Aurelius Theo, II, 244. Aeneias (= Aretas IV), II, 375. 377. Aerita (= 'Ahirė), I, 11, II, 66. Aethogurza. n. l., III, 38 n. 1. Afik, n. l., III. 363. El-'Afinė. n. l., l, 8. Afka, u. l., Ill, 147. Afradisia, n. l., II, 57. Afrique (Inscript. rom. d', III, 27 n. 3; Dialectes du nord de l'-. III, 93 sqq Afrodite, p., 1, 106. Afta, n. p, III, 237-239. Agape, p., 1, 106. Aggaios, n. p., III, 160. Aglibol (dieu), 11, 404.

Agrigente, n. l., 1, 188. Agrippa, III, 158. Ahaz. p., II, 117. el-Ahmar (Bourdj), II, 57, 98. Ahoura Mazda, III, 64 n. 2. Abouramazd, III, 70. el-Ahsa (Quadi), II, 169. 'Ain el-Bagar, I, 314, 312, 313, 400. 'Ain oul-Bagar, 1, 400, 'Ain Beida, II, 78, 403, 'Ain Djàlout, I, 243, 260, 265, 274, 396. 'Ain Diarr (- el-Diarr), III, 90, 252, 358. 'Aiu Diennata, III, 320, 'Ain Faqa'iè. II, 58. 'Ain Fit, III. 262. 'Ain el-Foloùs, I, 313, 'Ain Ghamr, I. 164. 'Ain Hand el-Furàdis, I. 330. 'Aiu lb'al, II, 58. 'Ain Moûsa, II, 94. 'Ain Oànié, II, 92. Ainquene, II, 92. 'Ain Rachamôn, II, 57. 'Ain Selwan, I, 316 (v. Siloé). 'Ain es-Sitt, I, 312. 'Am Soùbiè, II, 92. 'Ain-Tah, III, 255. 'Ain et-Tannoûr, II, 73 n. 3. 'Ain Ter'ain, II, 169. 'Ain et-Tout. III, 251. 'Am Yerdeh, III, 267. 'Ain Zakarıya. I. 330. 'Am Zemzem, I. 313. Airanos, p., II, 4, Airė, I., II, 178, 184, 405. Kh. el- 'Aitė, 1, 306 n. 5. Aithara, L. II. 93. Aithiah, 11, 58, Aitit, II, 58. Kh. 'Aiya, II, 59. Akaba, I., I, 163, n. 7. 'Akbor, p., II, 27, 'Akboram, III, 18, 19, 21. Akhatmilkat, p., II, 388. Akhaz, p., II, 253, el-Akhdhar (fl.), II, 97. Akıba, p., I, 322. 'Akk, p., 1, 303, 316 sqq. 'Akkar (Djeb.), 1, 358. Akko, l., I. 314 (v. Acre).

Akrabit, I., II, 166. el-'Akracha, I. III, 258. el-Akrad (Hesn), n. l., 11, 179. Akron (?), p., I, 128. 'Ala ed-Din 'Ali es-Sauwag, I, 264. Alam ed-Din, I, 216 n. 4, 395. 'Alam ed-Din Oaisar, I. 372. Alba Specula, L. 1, 390. Alep. H, 381; 111, 90, 254, 253, 285, Alexandre Jer (Ptol.), II, 11. Alexandre II (Ptol.), II, 11. Alexandre Balas, II, 231, 232, Alexandre Jannée, 11, 499, 204, Alexandrie (Juifs d'), 1, 99; Alexandrie, III. 83, 138. Alexandros Alphios, III. 84. Alga (dieu), I, 16. 'Ali, III, 280 ; v. 'Aly. 'Ali (ismaėlien), I, 256. 'Ali ben Abou Tâleb, I, 312. 'Alı ben Isa, II, 328 n. 1. Ablat (déesse), II, 374. Alkimos. p. 1, 186. Alkios, n. p., III, 265. Aliat (déesse), II, 373-375; III, 305. Alphios (Alexandros), II. 84. Alphonse VIII (de Castille), 1, 249. Althiburitanum (municip.), III, 33 u. 4. Altiburos, 1., 1, 177; III. 22, 30, 31, 33, 33-38, 315, 324, 332 n. 4. 'Aly (v. 'Ali), III, 250. 'Aly Malkina, n. 1., II, 168. 'Alyan, I., II, 97. Amaad, I., I, 346. Amacyah(ou), p , 45, 46. Amad ed-Din, 1, 246. el-Amaua, à Jérus., n. l., II, 147, 149. Amanus, III, 254. 'Aniar, p., II, 177. el-Amàra (Ouadi), 1, 346. Amarei, n. p., H. 208. Amarios, p., II, 207. Amarna (Tell el-), III, 416, 277. Amastoreth, I, 285; III, 312, 313. Amatha, I. 1, 349. Imaury (roi), I, 370 n. 1. - (Cointe d'Ascalon), I, 216 n. 4. (Vicomte de Naplouse), I. 331. Ambroise (jongleur), 1, 370, 377, 379, 382, 383, 386.

Amerei, p. 11, 208. 'Amman, l., l, 164, 349; 11, 25, 45, 205, 216 sqq., 240; III, 296, 297 n. 4, 298 sqq. Ammata (Tell-), 1, 350. 'Amminadab, p., II, 31 n. 1. Ammon? III, 324. Amon, p., I, 36. 'Amouas (v. Emmaus), II, 220; III, 265 sqq. 'Amran (Neby), 11, 58. 'Amrat?, p., Ill, 311. 'Amri, p., 11, 208. Amriñ, p., II, 213. Amrouñ, p., Il, 213. el-Amrouni (Inscr. néopnn. d'), III, 308 n. 2. 'Amta, l., l, 349. 'Amtha, I., I, 349. Amyclée, l., l, 187. Anamos, p., 111, 243. Ananias, III, 220. Anar (atabek), 1, 250; 11, 24. Anastase, n. p., III, 240. Anastase (empereur), III, 231. Anastase le Sinarte, 1, 162 n. 1. Anastasie (Égl. de l' — ou du Saint-Sépulcre), á Jérus., II, 458, 251, 320 sqq., 328, 330 sqq., 360 n.4; III, 88. Anath (déesse), I, 181. Anath-Athéné (déesse), III, 306. 'Andjar, n. l., 111, 90, 252. André (moine), III, 225 n. 2. André (Relique de saint), II, 327. André (Égl. de Saint-), III, 260, 264. Anne (Égl. Sainte-), a Jér., II, 150. 156, 159; 111, 229. Annibal, III, 143. Annius Libo, I. 210. Annobal, Ill, 144. Anouké (déesse), III, 335. Ausel (chantre), 11, 239. Antarsous, Ill, 254. Antigonos (Antiochus XII), II, 231. Antioche, I, 268, 332; III, 81, 138, 221, 242, 253, 254. Antiochus Epiphane. I, 155 n. 2; III, 213. Antiochus VII, 111, 73. Antiochus XII (Dionysius), II, 230-231. Autiochus (praeses d'Arabie), II, 243. Antipatris, n. l., III, 241, 274.

Antistia, p. I., 106. Antistius Vetus, I, 105, 106, 394. Antonia (tonr), II. 290 n. 2: Ill, 229. Antonin (emp.), 1, 207, 208; III, 197. Antoniniana (legio), II, 26. Autoninus (Domitius - gouvern. d'Arabie), II, 243. Antonius Gemellus cornic., 11, 242. Anubis, I, 158, 237. el-Aoutàrivé, l., II, 167 n. 2. Apharis (Vadi), n. l., II, 195. Apheka, u. l., III, 147. Aphrodisias (Carie), I., II, 71. Aphrodite, I, 20; III, 188. Aphthorida, I., III, 240, 241. Apis (bœuf), II, 110; III, 75. Apollodore, I, 86, 285. Apollon, !, 476 sqq., 289, 291, 399; Il. 68: III, 4'u. I. 72, 212 sqq., 337. Ap. d'Amyclée, I, 176, 187. Ap. Argien, I, 176, 180. Ap. Hylatès, I, 179. Ap. Musagėte, III, 214. Apollinaria (légion XV). II, 218 n. 1. Ap. phénicien, I, 268 n. 1. Apollonias, I., I, 177; III, 241: v. Ar-Apostomos, p., I, 278. Apôtres (Egl. des) à Césarée, Ili, 227 Apsasomos, p., I, 183. Apsės, p., I. 190. 'Ager (Ekron), L. I. 357; III, 278. Aglabou, p., 111, 373. Agmat, n. p., 111, 163. el-'Aqoûla, n. I., III, 258. el-Aqsa (mosquée), III, 322, 337, 341 : III, 37. 86, 296 n. 4. Ar (Moab), 1., II, 218. 'Ara (Ouadi), I., II, 363. el-'Arab (Quadi), I, 316, 349. Araba, l., I, 164. Arabianus, legat, II, 243. Arabie (Province d), 1, 9: 111, 91, 296. Arabissos (Inser. aram. d'), III, 60. Arabique (dieu), III, 14. 'Arad (Tell-), Il, 172. Aram, l., II, 92. A'rag el-Emir, II, 205. 'Ar 'ara, l., I, 363. Arbah, l., I, 320.

Asayah, p., 1, 37.

```
Arbel, L., L. 321.
Arbela, I., I, 320.
Arbil, I., I, 303, 305, 320.
Archelaus (Tomb. d'), II, 134 sqq.
Ardechir Ier, II, 35.
Ardh el-Hoùla, l., l, 244.
Aréopolis, I., Il, 193, 218.
Aretas Ier (v. Haretat), 1, 42; II, 203.
Aretas II, I, 42.
Aretas III, I, 42; II, 198, 206, 217, 230,
  233, 375, 376, 379.
Aretas IV, I, 43; II, 189, 200, 202, 203,
  217, 230, 368, 375-379.
Aretas V (?), II, 229.
Argiens, 1, 182.
Argo (le navire), 1, 174
Argos, I., 1, 173, 180.
Argurokastron, I., II, 170 n. 1.
el-'Arich, I, 352; II, 179; III, 146, 258.
Aris, n. p., III, 146.
Arisio, n. p., III, 146.
Ariston, n. p., III, 146.
Aristobule (roi juif), Il, 198.
Arnat, p. I, 355 (v. Arnaud), III, 132 n. 2.
Arnon (fl.), II, 195: (Gué de l'), II, 182.
Arnona (fl.), II, 195 u. 2.
Arnoul, p., III, 59.
Arnoulfe, p., III, 58.
Arnulphe de Roux, III, 59.
Aroda?, n. l., III, 241.
Arra, n. l., II, 70.
'Arràbâ, I, 329.
'Arràbė, I., I, 320.
Arsinoe, I, 81.
Arsiuoite? (uome), III, 357.
Arsouf, L. I, 177, 267, 268 n. I, 272, 307;
  11, 96, 142; 111, 241.
Arsùr, I., II, 96.
Artaban II (roi), II, 35.
Artadat, p., III, 193.
Artâh, I., I. 344 n. 4.
Artavazd (roi), II, 35.
Artémis, I, 189, 288; Ill, 186 segg.
Artémis-Tanit, III, 145.
Arthabec, l., 1, 336.
Artońsia (Pont d'), III, 253.
Arundinetum casellum, I, 372.
Asabaia, I., II, 195 n. 2.
Asasos, p., II, 85.
el-Asawer (Tell -), I, 363 n. 1.
```

```
'Asayahou, p., II, 32.
Ascalon, I, 215, 216 n. 4, 351-354 sqq.,
  359, 363 n. 1. 371-379, 384, 386, 389,
  390, 395; 11, 471, 238; 111, 83, 85, 224,
  226, 231, 240, 289, 347, 348.
Ascension (Égl. de l'), 11, 251; 111, 227.
Asclepiades (gouverneur de nome), III,
  357.
Aschhour, I., v. Achhour et Chouhour.
Asclépiates(Aurelius, praeses d'Arabie),
  11, 242.
Asclepios, n. p., III, 248.
Asdrubal, n. p., III, 114-116, 142.
Klı. Askaldun, III. 235.
Asmathé, p., I, 20.
Asrîfà, I., II, 57.
Assebelbe, l., I, 243, n. 3.
Astarté, I, 237; III, 2, 7, 47, 187.
Astartyaton, p., I, 91. 186.
'Astor, p., III, 158.
Astorga, p., III, 52, n. 1.
Astoret, III, 336 n. 2.
Astoros, III, 158.
Aswit (Chateau d'), II, 405.
'Atar (divinité), III, 170.
Ataraberet, I., II, 93.
Ateh (divinité), III, 170.
Atergatis (déesse), l, 168: II, 74 n 2:
  III, 170.
el-Athareb, I., III, 90.
Athénė, 1, 290, 291; III, 306.
Athènè Gozmayè, I, 11.
Athènes, I, 180.
Athenodore, II, 94; III, 196, 199.
Athiagab, p., 1, 125.
Athila, n. l., I, 57 u. 2.
Atbinathan, p., 1, 126.
el-Atôt (Bourdj), II, 97.
Kh. Atraba, III, 235.
Attara, I., I, 331; II, 93.
Attidius Cornelianus (légat de Syrie), I,
  210.
Attıla (roi), III, 232.
Attius(C) Fuscianus (légat d'Arabie), II,
  242-243.
'Aûç. n. p., Hl, 52 n. 1.
'Audja (fl.), I, 272, 401; II, 167 n. 2, 179,
  180 n. 1.
Auguste (emp.), II, 377; III, 113, 213.
```

Auletès (Ptol. XII), II, 10.

Aumou, p., II, 110.

Auranite, l.. I, 2, 9.

Auray (Bretagne), I, 366.

Aurelia (Colonia = Mactar., III. 37 n. 2.

Aurélien (emp.), III, 139-441, 162, 196.

Aurelius, III, 157, 158, 160. 178, 195, 196.

Aurelius Asclepiates (lég. d'Arabie), II, 242.

Aurelius Julius Ogga, II, 4.

Aurelius Théo (Ael., lég. d'Arabie'. II, 244.

Aurès. l., II, 126.

Aus-al-ba'ali, p., II, 213. Aus-allahi, p., II, 213. Auze-el-route, I., III, 292 n. 4. Auzia, l., I, 407. 'Azàz, n. I., III, 255. Azizou, p., II, 2; III, 53 n. 1. Azmilık, p., I, 90. Azote, l., III, 226, 250. Azrikam, p., I, 36. Azroubaal, n. p., III, 14, 142. 'Azz ed-Din, I., I, 317 n. 4

' Azziyé. I., II. 58.

В

Ba'al (dieu), 1, 5; III, 18, 19. Raal-Çilleh, III, 1, 2 n. 1, 5. Baal-Harach, III, 18. Ba'al-Hammon, 1, 81, 83, 231; 111, 31. 114, 115. Ba'al-Lebanon, 1, 35, 190; III, 148. Ba'al-Marcod, I. 94, 101, 104: 111, 4 n. 1. Baal Saphon (?), III, 24. Ba'al-bek, I, 21; III, 89, 90, 250, 251, 253. Baalchamin (dieu), 1, 177. Ba'alchillek, p., 1, 165; Ili, 18. Ba'alai, n. p., III, 71. Baalatyaton, III, 2. Ba'alı, n. p., III, 74. Baalpilles, III, 74. Baalsillek, III, 1. Baalyahon, Ill, 74 n. 2, 150. Baalyaton, p., I, 187. Baalyichpot, III, 150. Bab el-'Amoud, 1, 269. Bab el-Azab, 1, 282. Bab Djeiroun (Damas), III. 45. Bab el-Magharbé, III, 57. Bab el-Moulk, III, 234. Bab Nebi Daoud, III, 57. Bab Sehyoun, III, 56. Bab et-Tih, III, 36. Bab el-Záhiré, 11, 158. Babouc, II, 57 n. 1. Babylone, II, 393 n. 4. Bacatha, I., II, 219. Bacchides, 11, 204, 207. Bacchus, III. 36.

Bagdad, 11, 213, 313, 314, 326; 111. 283 sqq. Bagras, III, 254. Baida, p., I, 135. El-Ba'iné, l., l, 267 n, 2, 274. Bains de Vertu, n. l., II. 263, 264. Baisan, I, 345. Bajazet II, III, 249. Bakrou ler, n. p., III. 216, 218, 223. Balaam, I, 154 n. 2. Balal, III, 32 n. 1. Balaq, p., l, 154 n. 2. Balcaranensis (Saturnus), III, 340. Balduinus, de Mont-Gisart, 1, 365 n 2. Baliatho, III, 153. Balithon, III, 153. Ballia, n. p., III, 165. Balmarc..., 1, 104; v. Bual-Marcod. Balsilech, p. 1, 165; v. Bualsillech. Balthasar (Festin de), 1, 136 sqq., 153 sqq. Bánias. 1, 244, 245 sqq., 253 sqq., 396 : 111, 254, 262, Bàqa (?), I., II, 56. Baqbouq, I., II, 57. Bar-Chemach, II, 177. Bar Rekoub, II, 101 squ. Bar Yahou, II, 252. Barada (Ouadi), II, 397. Barates, p , l, 60: III, 171. Barbarie, III, 101. Bargathes, III, 169, 172. Bariakh ?, II. 252.

```
el-Barid (Nahr), III, 254.
 Barimeta, 1., II, 92.
 Barunta, l., II, 92.
 Barın, I, 2 n. 2, 23.
 Barithmeta, I., II, 92.
 Barka, p., III. 98.
 Barouch, 1, 99; III, 192.
el-Barriyeh, n. I.. III, 267.
Baruch, 1, 99.
Basan, III, 92.
 Basile (Saint), III, 42.
Bassa, l. I, 81.
 Batanee, I, 2, 5: 11, 71.
 Bat Ouahbi. III, 180.
 Bathan, l., II, 57.
Bathhai, p., 1, 122.
Bath-Zabai, I, 123.
Batiauro, p., II, 58.
Batiole, l., II, 58; v. Metfelle.
Batroun (= Bo rys), 11, 298.
Raudoin II, I, 256 n. 1.
Baudoin III, I, 351 n. 3, 364; II, 167.
Baudoin IV. I, 352 sqq.
Baudoin de Mirabel, II, 167.
B'cheir (Kasr), II, 242.
Beauvais (Musée de), III, 347.
Bechehit, 1., I, 357.
Beeliabos, p., 11, 65, 99.
Beerel, u. p., 1, 33
Behådir, III, 282.
Behitou, I., 193.
Beibars, I, 216 m. 4, 244, 250, 262 sqq.,
  396-398; 11, 22, 56, 98, 479.
Beilan, HI, 254
Beisan, I, 313, 327, 346, 348.
Beit, III, 81.
Beit Alfé, I, 386.
Beit Daltha, III, 233.
- Djerdia, 1, 368 n. 1.
- Djibrin, I, 206, 570 n 1, 373, 376,
  377, 389, 390. HI, 202, 234, 235, 239
  273 sqq., 290.
- Doukkou, II, 92.
– Ello, III, 230.
- Gada, III, 81.
- Lahyà, Ill, 85.
- Liddjé, II, 92.
- Likia, II, 92.
- Meri, 1. 94, 95 n. 3.
```

- Nouba. 1, 374, 375, 377, 383, 386, 387.

Beit Nonha, I, 385. Our, II, 169. - er-Ràs, I, 18. - Ras, I, 48. - Rima, II, 168. - Rufin, III, 225. - Tatianus, III, 225. - Uneh, I, 385. Beitin, II, 168. Beitligge, II, 91, 168. Beîtoûnia. II, 92, 93. Bel (dieu), II, 29 n. 1. Bel-Mont, I, 379 n. 1. Bel-Veeir, 1, 379 n. 1. Belaios (fl.), 1, 319. Belâqės, 1., 1, 394. Belesis, u. p., III, 64. Beletanas, n. p., III, 64. Belfort (casal), II, 167. Belinas (= Banias), 256 n. 1. Belitaras, n. p., III. 64. Belos (myth.), II, 68. Belouris, n. p., III, 64. Belgå, III, 280, 296. Belus (fl.), I, 3, 19. Benghazi, n. l., III, 105. Bêne Bol'a, II, 215. Ben-Hadad (roi), I, 168. Benê Hanapi, H. 215. Benè Komara, II, 84. Benê Mattaból, II, 84 sqq , 215. Benê Mîta, II, 215. Benê Ouitro, III, 76, 77, 80-82. Benê Taimarsou, II, 215. Benê Ya'amrou, II. 14. Benê Zabdibòl, II, 215. Beul Moungidh, I, 255. Benissoa (en Phrygie), I, 107 n. 4. Benjamin (Tomb. de), 1, 324, 327, 330. Benjamin le Juste, I, 324. Bennouri, n. p., III, 244. Benoit, ev. de Marseille, 1, 258 Benteligel, l., II, 91. Beqa\*, n. l., 111, 213 sqq. Beranger II, I, 221. Berekbaal, n. p., 111, 193. Béréké (-Khâu), p., I, 265. Berekyah, p., I, 99. Berheleya, I., II, 41.

Bernard, p., 1, 383.

```
Beroeth, 1., 1, 308.
Beroué, I., I, 303, 308.
Beroukhei (Khirbet), II, 59.
Bersabée, Il, 472; III, 238.
Berytus, 1, 300: 11, 82; 111, 84, 146; v.
  Beyrouth.
Bės (dieu), 1, 94.
Betafe, I., I, 385, 390.
Betartedj, n. i., III, 253.
Betdigge, l:, ll, 91.
Beteligel, I., I. 91.
Betenopolis, 1, 373, 374, 377, 383.
Bethabara, I, 344, 348.
Bethalga, II, 68.
Bethaven, I, 385.
Bethelegel, 11, 91.
Bethiben, 1, 385.
Bethilia, n. I., III, 85.
Bethleem, II, 133; possessions de l'é-
  glise de, II, 167; — église de, II, 323
  sqq.; (crypte, 333), 361.
Bethmelchi(s), 1., 11, 166, 167
Bethsaida, III, 264.
Betogabra, n. l., III, 273, 274
Betouratidj, n. l., III, 253.
Bettir, n. l., III, 236.
Beyadel, p. I, 35, 135.
Beyrouth, 1, 23 n. 2, 81, 94, 110; III,
  71, 145, 224, 240, 242, 260; v. Berytus.
el-Biar, I, 370 n. 1.
Bil (roi), III, 65 sqq.
Bir Nebala, II, 92 n. 2.
Bir es-Seb'a, 111, 239.
Birah, 1, 396.
el-Biré, I, 259, 260; II, 92, 168; III, 255.
Birket Mamilla, II, 144.
- Mefchoûkh, II, 56.
 — es-Soultân, II, 144.
El-Bizâria, I, 331.
Bkharoun (à Jér.), II, 148, 157.
Bkaya (=Lebka'a), I., I. 7.
Blanche Garde, 1, 362 sqq., 373, 374,
  376, 379 n. 1, 386, 389, 390.
Bodastoret, p., I, 188
```

Bodmelqarth, p., I, 90 ; III, 2. Bodo, p., I, 135; III, 2.

Bohairat el-Beqa°, III, 251.

Bolanos, II, 4. Bolbeis, n. l., 111, 258. Bolha, 1, 126, 131. Bolhas, 11, 128. Bollas, II, 83. Bollha, II, 85 sqq. Bolqå, n. p., III. 52-55, 478. Bone (Algérie), II, 181. Bonus (Fl.), dux d'Arabie, 1, 393. Porrepba, p., I, 124, 126. Borsippa, III, 214. Bosana, 1, 5. Bostra, Bosra, 1, 9, 13, 14, 16, 17, 73, 110, 250: II, 15, 24, 67, 184, 195 n. 2, 244, 245, 374 : III, 45, 51, 52. Botratig, p. I., III, 253. Botrys, II, 298. Bou Seba'a (Qal'at), Ill. 37 n. 2. Boubastis, III, 187. Boudastratos, p., 1, 187. Boul (dieu), III, 16 n. 1. de Bouraiges, 1, 365. Bourchein (Ou.), I, 363, 369. Bourd, I., I, 15. el-Bourdj, n. l., II, 77, 99. el-Boureidj, III, 258. Bourin, I., II, 98. Bournât (Tell-), III, 23... Bourgâ, I, 329, 331. Bousr el-Hariri, I, 11. Boutourafig, Boutouralig, III, 253 Bouviues, I, 366. B'rak, I., II, 66. Brech (Chartreuse de), I. 366. Breikė, 1, 15, 20. Brochey, I., 11, 59. Brochoi, n. I. III, 252. Broet, 1, 308. Brumacius, p., I, 113. Bturrán, III. 253. Bubil, I., II, 92. Bubin. I., 11, 92. Byblos (et stèle de —), I, 394; II, 129, 198. 394; III, 137, 149 n. 2, 328, 339. Byrra, I., 11, 92. Byrsa, n. p., 111, 12 n. 3.

Bolana, p., 1, 126; 11, 2: III, 5 n. 1, 5.

 $\mathbf{c}$ 

Carthage (?), I, 190 n. 2.

Caaba, H. 56. Cabor (casal), 1, 308. Caco, n. I., 1, 273; II, 96. Çaddatha, p., I. 132. Cadmus, II, 68. Caecilius Felix, gouv. d'Arabie. II, 406 Cafaca (Château de), III, 260. Cafar-Dahael, II, 58; v. Ceffar. Cafar Melek — melic), II, 167. Cafaracel (cas.), III, 253. Caffetum (cas.), I, 401. Caforaua (casal), I, 370 n. 1. Le Caire, I, 258, 259, 269, 270, 398; II. 325, 366; III, 258. Caisac, p. I, 372. Calcalia, n. l., I, 336, 3-2. Calcelie, Calcilie, n. l., I, 336. Calodie, I, 336. Callinicus, II, 405. Calvaire (Eghse du), II, 328 : v. Martyrion. Cambyse, I, 396; III, 66. Cannaie des Étourneaux, I, 369, 376, Cannetum Esturnellorum, 1, 353, 361. 368, 370; (-sturuellorum, I, 372), 377, 379, 382, 383, 387-391. Cannetum Turcorum, I, 370 n. I. Canope (Décret de), I, 71 u. 1. Cansie, l., I. 351. Caphar, l. II, 168. Caphet (casal), I. 334 sqq., 101. Capito, n. p., III, 342. Capitole (Inscript. palmyr. du), II, 386. Capitolias, I., I, 18, 48. Cappadoce (Insc. aram. de), III, 59. 66. 68. Caracalla, II, 26, i19. Careblier (casal, I, 308, 310, 311. Carie, I, 174: II, 71, III, 29). Carmel, I, 273, 363. Carmathes, II, 326. Caruuntum, n., II, 218. Carpentras, I, 75. Carroblier (casal), I, 310. Carthage, I, 83, 488, 231 sqq.; III. 5, 6 sqq., 8 n. 2, 40, 12, 13, 17, 18, 21 n. 1, 24 n. 4, 25, 29, 30, 33, 37, 185-188.

Carthaginois (Organisation sociale des), III, 30. Casale Latine, I, 336. - Phardesi, I, 334. Casamae, I., II, 125. Casaracel, n. l., III, 253. Cassianus, n. p., III, 54 n. 2. Cassus, n. p., 111, 342. Castel Blanc, l., II, 479. Castellare Rogerii Longobardi, I, 336. Castelletnm, I, 401. Castrum Feniculi, I, 370 n. 1. - Ficuum, I, 369, 381. Catara, I, 216 n. 4. Catherine (Egl. Sainte-), III, 125. Catherine (Égl. Sainte-) de Lydda, I. 331 sqq., 365. Catheriue (Sainte-) de Mont Gisard, I. 352, 365 n. 2. Catherine (Égl. Sainte-) du Val des Écoliers, I, 366. Catherine (Egl. Sainte-) de Tyr, I, 365. Catuallauna, I, 60 n. Cavæ (castrum), ill, 299. Cavea Artais, I, 334. Cavea ficuum, I, 334, 335. Cavea de Roob, III, 92. Caverne, v. Sept-Dormants. Çed (dieu), I, 188-190. Ced-Tauit, 1, 189. Çed-Yaton, p., 1, 188. Cédrou (Vallée du), II, 263. Ceffar Debael, II, 58; v. Cafar. Çelem (dieu), II, 249. Celer (Vihius), 11, 242. Céuacle (Egl. du), III, 96, 127. Cerealicii (confrérie), III, 33 n. 2. Cerep, n. I., III, 90. César, III, 410. Cesarée de Palestine, I. 267, 273, 275, 307-309, 316, 336, 370 п. 1; 11. 22, (son territoire, 56), 96, 142; (église: 328); 227. III, 240. Césarée de Cappadoce, III. 60. Kh. Cha'arta, III, 227. Chaco. I., I, 273.

Cha'fal, I., I, 211, 280; v. Cho'fat. ech-Chaghour (Tell-), 1, 161. Chahpouhr, p., 11, 33. Chakra, n. l., 111, 91. Chalcis, II, 66 . III, 90. Chalma, p., III, 54. Chalman, n. p., III, 5. Chamahaal, p., III, 340. Chamach (dieu), II, 375 n. 1, 398, 404: v. Chemech. Cham'al, I., Il. 102, 105, 107, Chamâl, I., II, 75. Chanaan (= Ammonitide), II, 216 sqq. Chanaan (= Moabitide), II, 207 sqq. Chanébo, n. p., III, 144. Cha'oudat, p., II. 378. Chaphan, p., I. 37. Chara (Djebel), II, 178, 363; III, 91. Charafiyàt, I., II, 59. Charles de Blois, 1, 366. Chasteauneuf, I., I. 256. Chastel Blanc, II, 170 n. 1; v. Castel. Chau'an, n. p., III, 50, 51, 176. Chaubak, I. 162 u. 4, 249, 258, 259, 269, 370 n. 1; II, 178, 222; III, 130, 131, 282. Cha'va, p., I, 341. Chebaniahou, p., I, 35; II, 251. Chefa 'amr, l., 1, 310, 311. Chegol, n. p. f., III, 49-51. Chedjereh, 1., 1, 318 n. 6. Cheeila, p., II, 2. Chehbė (Hauran), III, 349. Chellàla (Ouadi), III, 92. Chemech (= Hélios), III, 145, Chem'oun, p, I, 303; v. Chim'on. Chems ed-daulé Tourau-Chah, I, 361. Cherchel, III, 31. ech-Cheri'a, (fl.), III, 239. Cheri'at el-Maudhour (fl.), 1, 345,346 n. 1. ech-Chibl, n. l., III. 256. Chiçipham, n. p., III, 2. Chîhân (Kh.), I., II, 172. Chikronah, I. I. 402. Chim'on, p., II, +77; v. Chem'oun. Chinar, n. l., III, 330. Cho'aib (= Jéthro), I, 303. 306, 307; II, 184; III, 258. Cho'làt, I., II, 92; v. Cha'lat.

Chophet, n. p., III, 2 sqq., 10 n. 2, 11, 16.

Chorta, n. l. (Jérus.), 11, 338. Choueikė, III, 277, 278, ech-Choughr. n. l., III, 254. Chouhour, II, 58. Chouhoùr el-Oàna, H. 58, 59, Chougailat, reine, II. 381. Chougailat, femme d'Arélas IV, II, 376. 379. Chongailat, femme de Malchus II, II, 229, 379 n. 1. Chouraikou, p., H. 126. Christophore, patr., 1, 328. Christophore, abbé, II. 352. Cbrysaor (myth.), 1, 173-175. Chypre, 1, 172, 176, 183, n. 2, 351 n. 3; JH, 16 u. 1, 19, 42 n. 2. Cilicie, III, 77. Citium, 1, 187, 237; II, 391. Claude César, I, 69, 314; III, 113, 139. Claude II, emp., III, 140. Claudien, p., III, 233. C.Claudius Severus, Ieg. d'Arabie, II,241. Cléopatre, II, 11. Clément III (Bulle de), II, 98 n. 4. al-Cocair, I., I, 345. Cocair Amiuo'ddin, 1, 345. Cœlestis (déesse), III, 186. Collina (tribu), 11, 218 n. 1. Collo, I. II, 404. Colonia, I., 1, 375 n. 4. Colonia Claudii Cæs. (Ptolémais), I, 314. Colonia prima Flavia, I, 316. Colouia Julia Augusta Felix, I, 300. Colosse (de Rhodes), 11, 72. Commagène, III, 213. Commode, II, 246, 247; III, 37 n. 2. Constance César, 1, 4: II, 37. Constant, II, 37. Constant II, II, 406. Constantin le Grand, III, 88; milliaire : II, 37; édifices bàtis par lui : voir Anaslusie, Calvaire, Saint-Sépulcre. Constantiu II, II, 37. Constantin Mauassės, 1, 232. Constantine, II, 126. Constantinople, II, 174, 480, 251; III. 240, 242. Copais (lac), II. 267. Copenhague, I, 115. Coptos. II, 118 sqq.

Coré, II, 7.
Cornelianus; v. Attudius.
Cornelius Palma, 1, 44; II, 228.
Cos (ile), I, 187.
Cosme et Damien (Couv. des SS.), II, 148, 154, 155. — Église à Ramlé d'Egypte, II, 327; III, 232.
Crac des Chevaliers, II, 179.
Cranius, p. II, 302.
Crésime, p., I, 106.
Crète, I, 175.
Croix (Couv. de Sainte-), Jérns., III, 82.
Croix (Égl. de Saiute-), II, 323 u. 2.

Croix (vraie), II, 148, 145, 146.
Crnsia, I., III, 254.
Cuthéens (= Samaritains), II, 220.
Cybèle, I, 290-292.
Cynasin, n. I., III, 38 n. 4.
Cypre, I, 240, 390 n. 2; III, 75; v. Chypre.
Cypros (mère du roi Hérode), III, 338.
Cyrènaïque, légion IIIe, I, 13; III, 98.
Cyriaque(Église de S.), à Ramlé d'Égypte, II, 327.
Cyrille, moine, II, 157; III, 226.
Cyrille de Seythopolis, II, 151.

Darius le Mède, I, 138.

D

Dabel (pour Rabel), II, 66 sqq., 63, 73. Dabigh (Merdj), I., III, 255. Daces (Dacorum cohors), III, 231, 232. Dagobert, III, 58. Dadjoun, n. l., II, 220. Dairram, n. l., Il. 58. Daimbert, n. p., III, 58. Dàmà, l., II, 36 n. 1. Damas, I. 8, 9, 67, 161, 164, 204, 244, 257-259, 330, 345, 396, 461; 11, 24, 39, 31, 55, 74, 83, 232 n 4, 312 n. 2, 326 (église: 328), 329, 330, 374; III, 45, 250, 255-264, 296, 297, 303. Damas (Porte de), à Jérus , II, 356 n.1. Dami, n. p., III, 173. Dâmie, I, 270, 275; (pout de -), II, 166. Damiette, 1, 88, 270. Damor (casal), I. 308. Damoûn, L., I, 303, 308. Dan, III, 416, 230, 276. Dan (Tombeau de), I, 320. Dana, III, 247. Daniel (proph), 1, 136 sqq. Danube, III, 111. Daouaimé, 1, 394. Daoud (Mihrab), III, 237. Daoud (Djebel Nebi), II, 254. Daphne, l., I, 135 n. 2. Dar 'Ala, I, 350. Dår Besåk, III, 254. Dår el-Khilåfe, II, 313.

Darat (fl.), III, 37 u. I

Darôma, III, 238. Daron, I, 379 n. 1. Daroun, II, 362, 370 n. i, 37i-376, 380, David, III, 12, 79, 278. David (Tomb. de), II, 254 sqq.; III, 127; - (Tour de), III, 237. Décapole, I, 2, 17. Dèce, III, 297. ed-Deir (Kh.), II, 58. Deir el-Achair (Inscrip. de), II, 77 n. 1 (corr. 103). Deir el-Achar, II, 97 n. 3. Deir Afsin, II, 186. Deir 'Ala, II, 349. Deir 'Ammar, III, 230. Deir 'Amran, II, 58. Deir el-Belah, II, 373 n. 3, 389. Deir Bessäk, III, 254. Deir el-Boutm, III, 235, 236. Deir ed-Daouakes, II, 142. Deir Dosy, II, 49 n. 1, 143 n. 1. Deir Doubban, III, 235. Deir Doughiya, II, 59. Deir Fåkhoûr, I, 344, 349. Deir el-Ghoussoûn, II, 57, 38. Deir Ibn 'Obeid, II, 143. Deir el-kal'a, I, 94, 101. Deir el-Lebeu, I, 15. Deir Nidham, III, 230. Deir Qânoûn, II, 58. Deir es-S'meidj, II, 71.

Deir Zeinoun, III, 201. Dekir, l., I, 18. Delos, I, 86: 111, 36 n. 2. 149. Delphes, Ill, 145. Delphis. n. p., III, 147. Démèter (déesse), III, 7, 186 sqq. Demetrius (Sôter), II, 204. Dennabe, 1, 1, 334, 401; II, 98. Der'at, I, 17; II, 243, 245. Dergah (mosquée) à Jérus., II. 338. ed-Derkouch, III, 254. Derrima, Derina, II, 38. ed-Dhâher (Khan), I, 250. edh-Dhaheriye, I, 370 n. 1. edh-Dhalil, i., III, 297 u. 2. Dhiban = (Dibôn), III. 162 sqq, 182, 195; v. Diban. D'hoùra (= Ophel), II. 25%. Dhahr el-Houmar, I, 327, 330, 331. Dhoulail (Ouadi), III, 297. Dhouneiba, III, 91. edh-D'hoùr (Tell-), II 97. Dhrà'a (Ouadi), II, 169. Diane, I, 399. Dib'al, I., II, 58 Dibán, II, 182; III, 359; v. Dhiban. Dibbin (Tell-), 111, 232. Dibiàu, II, 181. Dida, p.. II, 373; 111, 107. Dikaios, n. p., III, 84. Dina (Tomb. de), 1, 321. Din Mazdienau, III, 64 n. 3 DINMZDIS, III, 65. Dioclétianopolis, III, 201. Dioclétien, I, 4; II, 243; 111, 201. Diogène, I, 14 n. 3. Dionysias (= Soada?), I, 12. Dionysios, I, 290: III, 145, 146, 187. Diouysos, II, 375. Diopeithės (= Chamabaal), n. p., III, Diospolis, I. 262: = Lydda $^{\circ}$ , III. 202, 274, 275. Disderium, 1., 11, 97. el-Djabán, l., l. 381. Dja'bas (Cheikh), 111, 123, 125, 267. Dja'far, n. p, III, 278-280, 282, 283. Dja'far, n. l., III, 281, 282.

Djalond (nahr), 1, 348, 111, 98. Djamé<sup>c</sup> el-Abiadh, I, 268. Djanba, I., I, 274. Djasim, I., I, 3, 5, 7, 393; (inscript. grecque, II, 18); III, 263. Djaulan, l., I, 323. Diebail. II. 298; inscript, rom., II, 203. Diebel (les mots commençant par djebel, sont à lenr place sous le second vocable'. Djebelė, III, 205. Djedeidé, n. l., III, 251. Djeharkis, p., I, 245. Djeiroun, u p., III. 4). Djelamé, I., II, 98. Djendal, I., II. 99. Djeudas, I., I, 262, 277, 279. Djeniu, I, 329: 111, 260. Djennata (ouadi), III. 230. Dierach (Inscr. de), II, 14, 16-18, 21. 47, 50, 51, 398; 111, 44-47. Djerour (Quadi), III, 239. el-Djerráh, n. p., I, 349. Djézer (Fell el-), 1, 351 sqq., 358, 366, 388. 391; III, 147 sqq., 421 sqq. (v. Gezer). Djezeri (Mohammed el-1111, 266. Djibia. I., II, 168. Djierza, I., I. 368. Djifna, I., II, 168. Djifué, I., I, 180. Diildioulia, I., II. 57. Djisr benát Yá'qoub, I, 401. Djisr el-Medjâmė', I, 346. Djisr es-Sidd, III, 262, 263. Djisr es-Soùda, I, 271. Djoubb sidna Yousef, III, 250. Djoub Youssef (Khan), 1, 332. Djonerya, I. H. 58. Diouldiouli (= Golgotha), II, 1.8. Djońsyé, n. l., III, 256. D'meir, I., 1, 46-48 (inscript.), 393. Domitius Antoninus, leg. d'Arabie, Il, Domitius Valerianus. lég. d'Arabie, II, 406. Do'mmilik, p., l, 90. Dongouz (émir), HI, 251. Dogouz Khatoun, p., I, 261

Djaldjoulia, n. l., 111, 258.

Dor. I., I, 86; III, 146, 241.
Dora, u. I., III. 241.
Dormants, v. Sept-Dormants.
Dou-Chara, Douchara, II. 363, 373
v. Dusarès et Dionysos.
Dou-Sapha?, III, 273.

Dougga, n. l., III, 325, 341, Douimès, n. l., III, 304, Donmeir, l., I, 48, Dusarès, 1, 40; II, 365, 375, III, 91, 272, v. Dou-Chara.

E

Ebed-Molek, p., I, 37 n. I. Ebu-Chàouer (émir . I. 375. Ebneh (Khau), 1, 385. Echmoun dieu), I, 237: III, 12 n. 3, 22 Echmoun-Astarté (divin.), III, 2, Echmounazar, I. 85, 285; III, 146 n. 2 Echmounchillek, p., I, 165. Echmounpilles, p., 411, 22, 74 n. 2 Echmounyaton, p., 111, 75. Edesse (Rois d), III, 216, 217 sqq., inscript. d' -, 246 sqq.; introd. du christianisme à ---, III, 222, 223. Edouard (Prince), 1, 273-275. Edra'at. 1. 1, 164. Effroi (Egl. N.-D. de l'), 1, 310. Egypte (Inscrip. gr. d'), III, 409-112 Eitha, I. I, 20, II, 193 n 3. Ekron, III, 278. el-Ekseir (ouadi), 1. 347. El (dieu), II, 46. El-ya'zor, n. p., III, 154. El-yichpôt, n. p., III, 154. Élagabale, 1, 316; II, 26. Elah, III, 277. Elahbel, 11, p., 176. Elamac, p., II, 45. Elath, l., I. 163. Elephans (Mattins.), 1, 233. Eleuthéropolis, 1, 206 n. 2, III, 202 233, 234, 236, 238, 273, 274 Eleutherus (fl.), Il. 167, 179, 180 h 1 Elga (dieu), 1, 16. Elias, patr. Jér., II, 151. Elias, f. de Mansour, II, 335. Elicha', p., 11, 46. Elichou', p., II. 45. Elie (proph.), 1, 38. Elisabeth, 1, 311. Élisée (Reliques du proph.c. III, 233. Elissæos, n. p., III. 201.

Elkanah, p., I. 36. Elusa, I., II, 247. Elymais, n. I., 1, 155 u. 2. Emmaus-Nicopolis, I, 419, 315, 11, 220; III, 126, Endymion. III, 293, Enosim, l., I. 177. Ephca (source sacrée de Palmyre), Il, 1. Ephèse, II, 174; III. 113, 294-296. Ephraim (tribu), I, 477 n. 3; III, 446. Ephrata. I., II, 135. Epidaure, L. J. 235. Epidaure Limera, I., 11, 73 u. 2. Erbed, 1., 1, 320. Ernald (chaster), 1, 373, 376, 379 n. l. Erogé, I. (Jérus.), II, 265 n. 1. Erotimos (roi), 11, 203, Ertah. I., I, 334 n. 1, 335. Eryx, l., I. 236. Kh. Erzé, I, 368. n. 1. Esau, I, 341. Escalape, I. 234, 235 sqq.; III, 12 n. 3. Fs'doùd, n. L., H1, 250. Esdoûd (O.), I, 363. Esprit (Figure du Saint-), III, 87. Essabon, I., II, 218, n. 4. Estornels (Cannoie des), I, 372, 373. Estornois (Les), I, 368. Esturnelli, v. Canetum. Etienne (Egl. Saint ), à Jér., II, 160; III. 229, 242; reliques · 11, 238 Eudoxie (impér.), II, 158, 160; III, 226, 227, 229, Euhelpis, p. l. 112. Euphémie (Reliques de sainte), 11, 180. Enphrate, III, 45. Euterpe, 1, 291. Eutyches, n. p., 111, 162. Exoche, p., I, 106.

Ezéchias, II. 266 sqq., 288, 289.

F

Fabaria, p., I, 106. Fagaris, I., I. 350. Fahmé, I, 329. el-Faled (fl.), 11, 97. Faq'aiyė. n. l., Il. 58. Fagarės, l., I, 349. el-Faras (Tell-1, III. 263. Fardisia, I., 1, 344; v. Ferdisia Fatima, n. p., 11, 371. Faustinus, p., II, 218. Felicia, n. p., III. 342. Feliciauus, II, 78. Felicio, u. p., III, 342. Felicius. u. p., Ill, 342. Felix, III, 332 n. 1. Fendaqoumié, l., l. 331. Fendecumia, I., I, 331. Feniculi (castrum), I. 370 n. 1. Feràsin, l., Il, 36. Fer'aun. l., I, 334, 401. Ferdisia, L. H. 57: v. Fardism. Fergahil, I., III, 253. Fetes (Kh.), 1., 11, 472; 111, 239. Fetonie, L. 11, 38. Fetonniye, I., II, 58 Ficuum (castrum), I, 369, 381.

Figuum (cavea), 1, 334, 335. te Fier (casal), 1, 372, 376, 377, 379-383. Filonice, p., I. 106. Filz (le), n. l, III, 260, 262. Fig. n. l., 111, 263. Fig (ouadi) 1, 323. Fir'aun, L., 335. Flavia (Colonia = Césarée), 1, 316. Flavius Julianus, II, 242. Focai, Focay, I., II, 58. Fortune (déesse). III. 83. 84. Foulques, patr. de Jerus., II, 239: III. 128. Foulques d'Acre. II. 256. Fougeigis, l., 1, 206 n. 2. el-Fouraidisé, n. l., I. 330. Fourbie, Forbie, I. 371, 372, 374, 376. Fouteis, v. Fetės. Frédéric, emp., Il, 96. Fretensis (legio X); 1, 210: 11, 20, 299, Fulvius C. Jan(uarms), gouv. d'Arab., 11, 406. Furbia, Furbie, u. I., I, 371. Furius Severianus, lég. d'Arab., II. 242. Fuscianus (Att.), lég d'Arab., II, 212-243.

G

Gabatha, i., 11, 207. Gabes, III, 95. Gabinus, Il, 200. Gabriel (ange), 1, 312. Gad (= Tyché), III, 77, 80-82. Gadara, n. 1., 1, 17, 21, 393, 11, 30). 301, 399. Gadilat. n. p., l, 55. Gadlou, n. p , 1, 55. Gadrat, n. p., I, 56. Gadres (= Gaza<sub>1</sub>, 1, 373 n. 1. Gaius, III. 110, 162. Galatie (la), casal, 1, 379, 381, 385, 387. Galilée, II, 67. Galilée (Val de), III, 260-263. Gallieu (emp.), II, 243; III, 136. Galon, év. de Paris, III, 239 n. I. Ganoutou, u. I., III, 277.

Ganta, n. l., Ili, 230. Ganymède, 1, 20. Garmalba'ali, p., II, 213. Gaston (casal = Baghras), III, 254 n. 7. Gath, n. l. 111, 273-277; v. Geth. Gath ha-Hepher, III, 277. Gath Morechat, L. III, 277. Gath Riumon, III. 230, 273-277. Gatta, u. l., 111, 230. Gaulos, n. l., 111. 7. Gaviuus, p., 1, 109. Gaza, I. 163, 239, 352, 353 sqq., 370-372, 378, 379, 389, 394, 401, 402; 11, 172, 192 n. 4: 220, 224, 3+3 n. 4: III. 82-85. 224, 225, 233, 238, 249, 248. Gazar, I., I, 358. Gazres == Gaz i) 1, 173. Gedor. L. 11, 166.

Ghanr de Baisan. I., 1, 345.

Gedour. L. II. 169. Gedrous, 1, 11, 170. Geirôn, n. p., III, 45. Gellins. lég. d'Arab., II, 243. Gemellus (M. Ant.), cornic., Il. 242. Gemilat, p., 1, 43. Gendas, casal, I, 278. Gênes, I, 221. Genialis, p., I, iii. Génois (les), I, 219 sqq. Genois (Châtean du', II, 90. Gentianus, lég. d'Arab., II, 243. Georges (Autel de Saint-), à Jérus.; Il. 117, 149; (Église de —). à Jérus.. 137; III, 89. Georges (Image de saint), I, 267 u. 2. Georges (Saint-), de Labaene, I, 273. Georges (Saint-) de Lidde (évôché), L. 35t: église à Lydda, I, 273, 277. Georges (Saint-) casal, I, 273. Gépides, III, 232. Gérache (Gérasa), inscript. de -- II. .. 5. 240, 242; v. Djerach. Gerar, L. II, 172; III, 238. Gerasa, III. 44; v. Djerach. Gérasimos, patr. Jér., II, 164. Gerced, p. I, 188. Gerysmôn, p. I, 187. Geth, I., II, 169; v. Gath. Geth Rimmon, III, 275. Gethsémani (Église de), 11, 150, 152, 153, 160; couvent: 338; III, 228. Geththa, n. I., III, 274. Geththim, n. I., III, 274. Gezar, I, 358. Gezer, 1. 338, 368 -441.; II, 170; limites de Gezer, III, 116 sqq., 284 sqq. Ghamr (ouadi), 1, 163, 164. Ghamr el-'Arabat. I, 394. Ghassanides, III, 91. Ghaur, I., 1, 345, 347, 349.

Ghaur es-Safi, I., I, 162. Ghauta, l., 11, 330. el-Ghazza, III, 255. Ghazza (Ouadi), III, 239. Gherra, n. I., III. 252, 358. el-Ghoráby, 1., III. 258. Gidirtha, I., II, 169. Gigthenses, I, 210. Gilbert d'Assailly, gr. maître de l'Ilôpital, II, 167. Gilgamech, III, 216. Ginti-Kirmil, 1., II, 277. Gisart (Mont-); v. Mont-Gisart. Gitta. n. l., III, 276. Godefroy de Bouillon, 11, 91 sqq.: III, 58. Gofua, I., 1, 280. Golgos. I., I, 173. Golgotha (Egl. du), II, 418, 158, 159, 356, 406-408; III, 236; v. Calvaire et Marlyrion. Goliath, III, 98, 274, 278. Gomorrhe, 1, 160 sqq. Gordiana (Leg. X, Fret.), II, 25 sqq. Gordieu l'Africain, II. 25, Gordien III, II, 26, 406. Gorgone, 1, 172, 173. Goumran, l., I, 160. Gozma, I., I. 70. Gozzo, I., III, 7. Grapté, p , l, 107 n. 4. Grégoire, n. p., III, 240. Gualatie (casal), I, 379 n. I; v. Galatie. Guériu II, gd. m. de l'Hôpital, II, 96. Guessour el-Ekhewein, III, 285, 289, Gni, prieur de Sainte-Catherine, I, 365. Guibelacard, 1. 1, 338, 359. Guini, n. 1. III, 260. Gnrza, L. III, 38 n. 1. 39 n. 2. Gnrzenses, III, 38.

Haba (?), p., I, 218. Habib en-Naddjår, p., III, 254. Hablé, I., II, 37. Hachach, p., I, 84 sqq. Haboûr Seisamakh, I., I, 394. Hadad dreu), I. 167. Hadad (roi de Damas, 1, 168. Hadad-ezer, p., 1, 168. Hadad-Rimmon, 1., 1, 168 el-Hadath, 1., 111, 253. Hadhìré, 1., 1. 303, 304 el-Hâdi (calife), 1, 215.

П

Haroun er-Rachid, I. 215, 395.

Hadira, n. p., III, 109. Haditha, n. l., H, 171. Hadjar en-Nasàra, I., III, 264. Hadra (?), l., II, 123. Hadran (dieu), II, 134. Hadriana-Palmyra, II, 122. Hadrien (emp.), 1, 210. 314; II, 36. 89. 248 n. 1, 299, 301; III. 85. Hadrinus (= Hadrianus), II, 123. Haggai, p., H, 251; III, 462. Hagirou, fils d'Aretas IV, II, 379. Hague, p., 1, 106. Hàil, n. l., II, 402. Hairan, n. p , II, 176; III, 197. Hairanės, p., III, 97. Hâkem, calife, 1!, 333, 335. Haldou (= Houldou). I, 13. Halifah (Tell-), II, 179. Halous, p., 1, 35. Пат (Inscript. de), I, 21: 11, ы. Hamadie. Hammådiyê, n. I. II. 57. Hamáh, l., III, 256. Hamamé, n. l., lil, 231. el-Hamûm (ouadi), 1, 306. Hamilcar Barca (Portrait d'), II. 8. Hamilkat, p., 1, 231. Hamoul, n. p., 11, 28. Hamramyê, n. l., II, 39. Hananyahou, n. p., II, 27. Haneou, p., 1, 35. Hanina, p., 1, 320 n. 2. Hannata, p., 1, 124. Hann'el, n. p., 11, 440; 111, 75-77. Hannibaal, n. p., III, 18, 21, 146, 142, 143. Hanno, n. p., ll1, 14, 16. Har ha-'Abarim (mont), II, 196. Har Qodech (Jérusalem), III. 87. Hara, Harra, I. 3. el-llara (Tell', I, 8. Hârem, L. I, 352. Harenc, I., I, 352. Haretat, v. Aretas. el-Hareth, p., II, 403. Harfa, n. l., III, 257. Hariani, p. (cas obl.), 111, 165. Harith le Ghassauide, II, 75. flarnbi, n. l., 111, 257. Haroun (Monast. de), 111, 227. Haroun (Inscr. de Neby), II, 362: III. 282.

Harraniens, II, 75; III, 86. Hasbam (Nahr-), III, 2.1. Hasbeiya, l., III, 251. Hasià, l., 111, 256. Hasye, l., H, 58. Hatar (dieur, Ill, 336. Hatar-Miskar, III, 334, 336. Hathor (div.), II, 431; III, 187 ?). 336. el-Hatroura (Khan), I, 201. Hattin, L., I, 303, 303, 324, 371, 400. Haud el-Faràdis, l., I, 330. Hauran, I., I, I, 2; III, 9, 76, 81, 90, 257. Hazem Pl-ser, n. 1., III, 292. Hawara, I., I, 74 n, I. Heberré, l., II, 167, 168. Hebrân (Insc. nab. de), J. 6 n. 1, 69. Hébron, I, 163, 206, 341, 372 n. 1, 374, 394; H, 235, 359; III. 201, 202, 234 п. 2, 258, 349. el-Hedr (Inscript. de), II, 131, 203. Helena religieuse, II, 134. Helène (Sainte), II, 302, 338; III, 220, 222. Hélène d'Adiabène, 1, 107; 11, 190, 251 n. 2, 257 n. I; III, 220, 222. Helenis (= Helenius), I, 111. Heliodoros, III, 145, 146. Héliogabale, II, 76. Heliopolis, 1, 21, 93, 11, 39, 66. Heliopolitanus (Jupiter), Il, 397. Helios (= Chamech), III, 145. Henchir Guergour, n. 4., III, 153 n. 3. Henri, abbé de Sainte-Marie, II. 96. Henri de Bourgogne, 1, 385. Hepcibah, p., I, 191 Hephaistos, I. 175. Hera ('), 1, 440, 292; 111, 6% Herbia, L. I, 371, 371, 382 Hercule, III, 207 Herenma, p., l, 107. Herennianus, p., HI, 196, 197, 200. Hermeias, p., H1, 162. Hermès (div.), I, 237, 111, 212. Hermogènes, 1, 287. Hermon, L., 11, 98; III, 262. Herode Antipas, IL. 200. 378 Hérode le Grand, 41, 200, 206, 220, 232 n. 4, III, 348. 358 adforigine nabatéenne).

Herodes, p. III. 88, 195, 198, 348. . Hor (monf) 11, 363. Hérodiade, II, 378. Hormouz, I., 11, 405. Horonaim, I., 1I, 194. Herodianus, III. 195. 197. Hérodias, II, 200. Horus (dieu), 1, 158, 173, 395; III, 187 Hérodion. n. l. (= Macherous), l., II, 200 Hosban, I., II, 181. Hosein, p., I, 322; III, 256 el-Hosn (Qal'at), I, 323. Hérodion = mt. des Francs), II, 200 u. 2. Hesban, Hesbon, L. II, 162, 181, 193 n. 2: Hossam-eddyn, 1, 274 n. 4. 111, 359. Hotaichou, p., II, 371. Hesn el-Akrâd, n. l., II, 179. Houbeichiyé (Ouadi), II. 59. el-Hesy (ouadi, et Tell-., I, 361, 374-376, Hoûd, p., I, 303, 305, 311. 378, 383, 386, 387, 388, 391, 394 Houdj, I., II, 172. Hettiu, I., II, 305, 307, 317 n. 6 el-Hoûla (Ardh), I, I, 244. el-Hevåt, n. 1, 1, 20. Houlagou, p., I, 260, 261, 396. Hicham (calife), III, 285-291, 358. Houldah, p., I, 37. Houldou (reine), II, 376, 379: v. Haldou. Hicham el-Qorachi, I, 215. el-Hidjané, n. l., 1, 4. Houlé (Lac de), III, 250, 251, 257, 261, Hierapolis, I, 168; II, 174 n 2; 111, 213. 262.Hinnom (Vallie d'), II, 254, 263. Houmaira, I., 11, 58. Imppolyte (Relique de S.), II, 180. El-Houmraniyé (Quadi, II. 59. Hippos, l., II, 470. Hoûniu, III, 253. Hira, I., I, 323: II, 75. 210. Housein b. 'Alı, I, 216 Hiram, p., I, 35, 190 n. 2 Houtherm, 1, 306. Hisn el-Ghorab (Karak), III, 132, 357 Hubim, Hubin, L. III. 92 Hit, I., I, 20, H, 183, 193 n. 3. Hugues, roi de Chypre, J. 273, 275. Hitou, n. 1, II, 193. Hugues de Rame, I, 278. Hittin, I, 305; III, 258, 264; v. Hattio, .. llugues Revel, grand-maître de l'Hôpi-Hettin. tal, II, 96. Hizmé, L. H. 135. Humfroi II de Toron, 1, 256 n. 1. llochmea. p. II, 134. Hypsistus (Zeus) = Chamach, II, 398. Homeire, I., 11, 58. Hyrkan. fils de Tobie, II, 205. Homs, II, 26; III. 138, 251, 256, 289. Hyrcan Ier, 11, 256. Hòpital (Ordre de l'). II, 96, 238. Hyrcan II. II, 198, 266. Hor, n. p. égypt . 1, 239. Hyrcan, fils de Simon, II. 205 n. 4. Hor en-Kheb. p., 1, 395. Hysimbard, p., 1, 336. Ĭ Iaach, n. p. f., III 2. 7ch, p., I, 303. lanmeia, l., III. 242. Ichmaël, II, 252. tamir, p., II, 206 sqq. Idalie, Idalion, I, 176; II. 392; III. 29 Kh. Jarzeh, I, 368 n. 1. n. 3. lascuta, n. p., III, 332 n. 2. Hrin (Ouadi), III, 255. Ikhchı lites. II, 326.

Imilcar, p., III, 188.

'In-Gero, L., III, 90.

Inô (déesse), II, 67.

Inál (sultan), III, 254.

loulia Aurelia, III, 54.

Imthâu, n. l., 11, 232 n. 4.

tamii, p., II, 206 sqq.
Kh. Jarzeh, I, 368 n. 1.
Jascuta, n. p., III, 332 n. 2.
Jibdir, J., 17; v. Irbid.
Jibreikė, I., I. 336.
Jibu Chihab ez-Zohri, I, 241.
Jibrahim b. Adham, III, 254.
Jibrahim el-Matouly, III, 250; v. Malboili.
Kh. Jibthan, n. J. 41, 57.

Irbid, 1., I. 17, 18, 303-305, 320. 'Iré, I., II. 408, 109 n. 1; III, 76 Irtàh, I, 334. 'Isà p., I, 341. 'Isà, b. Mousa, I, 217. Isaac, I, 341 n. 3. Isaac de Naalein, II, 467, n. J. Isaïe, I, 341; II, 283; III, 232. Isis, I, 173; II, 68; III, 187, 333. Iskanderounė (Nahr), II, 97, Islàhiyè, III, 214. Ismael, I. 336

Issachar (Tomb. d'), 1, 320.
Issus (Golfe d'), III, 214.
Istantius, p. p., III, 342 n. 1.
Istar (dèesse), III, 303.
Istar-Assurite, I, 83 n. 2.
Istatani, p., III, 358.
Itaibel, p., II, 91, 489.
Itobaal, n. p., III, 154 n. 3.
Iturée, II, 66: Itnréens, III, 172.
ai-Tyoùu, III, 252.
Izate, I, 407; II, 190: III, 320.
Izdoubar, III, 216.

.

Jacob, III, 88. Jacob (Tomb. des fils de', 1, 303. - (Gué de), 1. 401. — (Pont de), 111, 277, 278, 261. Jacques le Majeur (Couv. de Saint-11.238: reliques, 237. Jacques (Maison de saint), à Jér., II. 118, 156. Jaçtatan, n. p., 111, 342. Jaffa, 1, 86, 99, 268, 272, 273, 325, 332, 385, 386, 401; 11, 96, 167; 111, 42, 146. Jaffe, l., l, 379 n. 1, 390. Jamblique, II, 240. Japhe, l., l, 351. Jason, I, 186; II, 205. Jean évangéliste (Couv. de Saint-, I. 352, Jean, frère de Richard C. de L., 1, 371. Jean, patr. de Jérusalem [968], II, 378. Jean d'Acre (Saint-), v. Acre. Jean d'Alexandrie (Saint), III, 225. Jean l'Aumônier (Saint), II, 238. Jean-Baptiste (Couv. de Saint-) à Jérus., 11, 148, 157. Jean-Baptiste (Saint), 1, 318. 342-344; II. 378; reliques, II, 237; III, 233: Eglise de —, a Damas, II, 329-330, à Jérusalem; III, 242: decolation de -, II, 200-201. Jean de Cauope, III. 225. Jean de Coustantinople, II, 158. Jean Gaddis, II, 204 n. 2. Jean de Gischala, I, 90, n. 3

Jean le Silencieux, II, 157.

Jean le Stylite, III, 90.

Jean Lalleman, I, 303. Jean Macchabée, H. 206 sqq. Jean de Montfort, I. 366. Jean de Montgrison, I, loan 2 Jean de Peiuse (moine : III, 235 Jean de Ronay, grand precepteur de l'Hôpital, II, 96. Jéhova et la déesse Kadech), III, 87 - seigueur du Sinai, III, 271. Jerablús (= Hiérapolis), II, 119, 120, Jéricho, I, 160, 204, 344, 348, II, 443. Jérusalem, 1, 211, 218. 230, 280-284, 314, 316, 326, 330, 332, 338, 352, 371, 373, 375, 376, 384, 386, 394; II, 22 n. 2. 26, 48, 55, 89 sqq., 261 sqq., 314 sqq.; III, 9 n. 2, 43, 42, (éghses: 55, 56), 82, 86, 87, 88; (ses évêques : 89), 258, (temple: 339). - monast. monophysite, III, 228; - prise par les Perses. 11, 137 sqq. III, 55; par Titus. 11, 220; - topographie, II, 146 sqq.; - inscript. lat. de: 11, 398; 111, 57-59; concile de —, II, 386. Jésus (Lettre de), III, 216 sqq. Jethro, I, 300; v. Cho'aib. Joachim, III, 22 n. 1. Johannes seign, de Mont-Gisart, 1, 365, Joie, Johie, n. l., II, 58, Joietre, I. 308. Jonathan, 11, 79, 204, 206. Joppe, I, S6, 99; III, 146, v. Juffu. Josaphat (Vallée de), III, 128 Joseph (Citerne de), I. 332; III, 250, 252. Joseph d'Arimathie (Couvent de), 1, 352. Josué, 1, 186, 367; III, 236.

Jourdam, fl., I. 344, 346, n. 4, 349; II. 207; III 250, 251, 257, 259, 261; v. Ou/tre-Jourdain. Jovi Balmarcodi (datif), I, 411-114. Juda (Tombeau de). 1, 323; III, 227. Juda (Tombeau des rois de), II, 254 sqq.: III, 87 sqq. Juda (Trihu de), III, 116. Judas Macchabée, II, 203 sqq. Jude (Reliques de saint), II, 238. Julius Aurelius Ogga, n. p., II, 4. Julius Geminius Marciauus, lėg. d'Arab.. II, 242, Judith (Date du livre de), II, 216; nouvelle rédaction, II, 216 n. 2. Julia (famille), I. 231. Julia Mammæa, II, 17. Julii Aurelii, III, 54. Julii Septimii, III, 55.

Julius. p., 111, 410, 457, 458, 460, 462, 178, 195, 196. Julius Aurelius Bolga, 111, 52, 53, 54. Julius Aurelius Chalma, III, 54. Julius Aurelius Ogga, III. 53, 34, Julius Marianus, I, 16. Julius Maximus (C.), 1, 108. Julius Verus, 210. Juno Regina (déesse), I, 108, 109, 114. Jnnon, I, 105, 108, 109: III. 186, 335. Jupiter Capitolin à Jérus, I, 283. Jupiter, H. 75; Jup. Heliopolitanus, II 397. V. Zeus, Marcod. Justice (La) (déesse), III, 83. Justinien, II. 140, 151, 152, 158, 168, 323; restaure l'égl. de Béthléem. 361 n. 2.; III, 55, 56, 224. Juvenal (év.). III, 227, 228.

### К

Kaab ibn Mounah, I. 344 sqq. Ka'aba, III, 11 n. 1. Kaboùl. l., 1. 308. el-Kahry, n. I., II. 56. Kaddon, n. p. nah., II, 215. Kadech (La déesse — et Jéhovah), III, Kadou (= Gad), tomb de, I. 320 Kafar Nai, n. I., H. 38. Kafar Tab. n. I., II. 439 n. 1. Kafarlaila, I., III, 2,2. Kaffa. l., 1, 335, 101. Kair, v. Kefr. Kafr 'Aqâb, u. I., II, 92. Kafr Dib'al, II, 38. Kafr Dounin, n. l., 11, 57. Kafr Kenna, III, 258. Kh. Kafr Lout, II, 169. Kafr Målek, n. l., H. 167. Kafr Menda, 1, 400. Kh. Kafr Rout, H, 169. Kafr Sâba, 1. 325. Kafrahael, n. 1., III, 25.1. Kafrain, n. I., 1, 370 n. 1. el-Kahf, n. l., III, 293, 299-300 Kaisar, p., I, 331. Kalansaoué, n. l., II, 116

Kalendie, n. 1., 11, 92. Kalensue, n. l., I, 336. Kana, n. l., 11, 232 n. 4. Kanaouât, n. l., 11. 109, n. 2; 111, 76. Kanata (luscript. grecque de), 1, 8: II. 225 n. 1, 232 u. 1. Kanatha, n. l., I, 11, 12; II, 67, 70, 468 232 n. 4; III, 75, 81, 357, Kanawat, II, 232 n. 1. el-Kantara (Inscr. palmyr. d'), 11, 423. Karak, v. Kerak, Karak, n. l., 1, 269, 370 H. 1, 394 : 11, 181, 169; III, 129 sqq., 134, 278, 282, 299, 303, 350, 357, 358, 359. Karak (Ouadi), III, 297 n. 4, 303. Karak Nouh. III, 252. el-Karîfê, n. l., III, 91. Kariout, n. l., 11, 166. al-Kar'oun, n. I., III. 252. Kasémnyé (fl.), II. 57. Kasiouu (Deir), n. l., 11, 66. Katheriue (Sainte), v. Catherine. Katpatouka, I., III, 66. el-Kebir (Nahr), v. Eleutherus, ou Audja. Kefar-Chanuin, 1, 321. Keffa. I, 335; v. huffu. Kefr, v. Kafr.

el-Kefr, n. l., l, 6; H, 31, 468. Kefr Kama, III. 260. Kefr Kenna, I, 303, 310 n. 4, 323; III, 260. Kefr Kila, III. 253. Kefr Koùk, n. l., 11. 65. 77 n. 4. Kefr Manda, 1, 324. Kefr Qâhir, III, 253. Kefr Saba I. 334. Kefr Sabi, III, 260. Kh. Kefr Nay, n. l., 11, 38. Kefreachab, n. l., II. 92. Keisân (Tell-), I, 360. Kemochsedek, u. p., 11, 116. Kenaçéan, III, 31 n 3. Kepher, v. Kefr. Kepher Tourban, III, 234, 235. Kepher Sé'orta, III, 227. Kerak, I, 8; II, 181, 193 u. 2, 206, 233 n. 1, 366; v. Karak Keraoua, p. l., 11 116 Keratiya, n. I., 1, 386. Kerbéla, 1.1, 322. Kereimbé (Khân de), III. 257. Ketbogha, p. 1, 401. Khalasa (= Elusa), 1. 11, 247 n 3. Khaled, n. p., 11, 330. Khaled ben el-Onalid, III, 256. Khalifa (Tell-), 11, 179. Khalifé (Nahr), II, 179. el-Khálil Djebeli. I. 374

Khảngàh (á Jérnsalem), n. l., 11, 340 sqq.; 111, 57, 58. Kharazé (ouad el-), 111, 359. Kharroubė, (Djehel, ou Tell-) 1., 1, 310. Kheb, p., l, 239. Khemmis, I., I, 239. Khiàra, I., I, 307. Kbomaraoueih sultan, H. 326. Khoueilfé (Ouadi, Tell-, Kh., 1, 387. — (bir), I, 387. e!-Khoulda (Khân), III, 71. el-Khureibeh, III, 257. el-Kisoué, n. l., III. 263. Koboûr el-Moloùk. H, 254 sqq. Kobour es-Salâtin, II. 254 n. 1. Komas 19, n. p. palm., II, 85. Koniab, 1. III, 59. Koré (déesse), III, 187. al-Koswa, I., III. 263. Kotylas, p., II, 205. Koubhet es-Sakhra, III, 9 n. 2 Kouchi, p , I. 37. Kourion, L. 1, 173, 174, 182. el-Kouseir, l. 348 n. 2. Koussayon, n. p., 11410, 215 n. 3: 111. 75, 77. Koutbi, n. p., III, 216, 217 sqq Kranion (Saint) = Calvaire, IL 339 n. 1. Krein Sartaba, 1., 11, 166. Kreivé, n. l., III, 45. Kronos (dieu), II, 173 Kuseir 'Ouadis, L. 346.

1.

Labaene, I., I., 267 n. 2.
Lahan, p., III, 88.
Labrandeus (myth.), I., 174.
Lachon, n. I. II, 204 n. 4.
Laconie, II. 68.
Ladjdjoun, I., I., 327; III. 258, 297 n. 4.
303, 350; v. Leddjoun
Ladjin (Sullan), I., 401.
Ladjoun, I., . 326, 327.
Lælius, III. 31 n. 5.
Lagides, II. 41.
Lakich, n. I., II, 46.
Lambèse, n. I., I., 233; II. 267, 270 n. 2
III 2 u. 6.
El-Lamonné, I., III, 253.

Landicée de Phéniere, H. 82; Hl. 84 n. 3. Laonah, I., I, 331 u. 4. Lapithos, L. I, 80. Larcius Lepidus, I, 210. Larcius Priscus, I, 208, 209 Laris, I., I, 352. Larnax Lapithou, I., I, 181; inscrip. bil., I, 185. Lathara, I., I, 331. Lathyros (Plolémées, H. 10. Latine, n. I., I, 336. Latmos (mont), Hl, 295

Laodicée de Chauann, II, 80 sqq.

V

Latone (deesse, III, 187. et-Latroun, n. 1, III, 266. Lattakié, III, 252, 254. Laure (Nonvelle), couv., III, 231. Laurent (Relignes de saint), [1, 180 238, Láwi, Láwy, I., 1, 327. el-Lawiyé. n. l., 1, 329. Lebanon, III, 487: v. Baul. Lebka'a, 1, 7, 8. Ledja, I. I. 2 n. 1. Leddjoun, n. I., il, 97, 195; v. Ladjoun el-Lehesiye (Quadi). Il 194 n. 2. Léonce (Saint), martyr, II, 34. Leontius, ev., III, 240. Leucothea (deesse), I, 105; II, 65, 67 sqq., 98. Leucothea (ville), II. 68, Lendd, L. I, 262; v. Lydda Leuke Kômé, I., 4, 74. Lévi (Tomb. de), fils de Jacob, L. 321. 327, 328, Liban (mont), III, 188. Libb, п. I., II, 195 п. 2. Liber (Pater), III, 36 n. 3. Lichmach, p., 1, 61; III, 3, 52 n, 1, 181.

Limyra, n. 1., 111. 67. Litani (fl.), III, 252. Lod, 1. 1., 1, 262; v. Lyddu Loie, casal, 1, 331. Londres (Miliarium aureum de), I, 284. Lot (Filles de), I, 160, 161. Lot (Villes du peuple de). I. 164. Louhaina (myth.), II, 69. el-Loubban, I., II. 168. Louhit, n. l., II, 194. Lonhila. n. l., II, 193. Louhito, n. I., II, 189, 194, 196. Louis Saint), I, 256, 264, 316. Luban, n. I., II, 167, 168. Lucius Magnus Felix, soldat, II, 399 Lucius Verns (emp.), 1, 207, 208, 280 Lycie (Inscript. de., I, 286. Lydda, I, 262 sqq., 268, 273, 351 sqq., 379 (pont: 396-399); — église : 399; II. 170, 483; II, 265, 276, v. Lend, Lydda (Inscript, gréco-mive de', 378 n. Lydie, III, 295.

Ma (déesse égypt.), 1, 138, 289. Kh. el-Mà el-Abiod (Algérie), II, 181. Ma'ad, n. l., I, 346, 348 u. 2; II, 298: III, 145. Ma'annai, p., III, 162. Ma'ara, n. l., 1, 178. Ma arat en-No'man, I., III, 256. Ma'asai, n. p. héb., II, 30. Ma'aséyah, n. p. héb., II, 30. Ma'aséyahon, n. p. héb., 1, 36; 11, 28. 29, 30; 111, 492. Mâb, n l., H, 482. Mabboug, n. 1., III, 212, 357. Mabion, n. p , III, 32 n. 1. Mabouc. n. 1., H, 57. Macchabées (Livres des), 11, 212 n 2. Macchabées (Sépulcre des), II, 490. Macherous, n. I., II, 196, 200, 202. El-Ma'choûg, n. l., II, 57. Ma'choûqa, n. l., II, 57. Mactar, Mactaris, Mactaritana (colon.). III, 37 n. 2, 323; v. Maktar.

Madaba I, II, 217; v. Madeba. Madd ed-Deir, n. I., II, 95, 97. Madeba, II, 13 n. 2, 495, 230. - Inscriptions de -, 53, 189; cf. 402-403; carte mosaique de -, II, 355, 356 n. 1, 357 n. 2, 358 sqq., 407, 108; III, 236, 237, 238, 275, 359; v. Medaba. Madebah, II, 161 sqq. Madfala, n. l., II, 57; v. Medfeneh. Madian. n. l., 1, 400. Kh, Madin, 1 306 n. 5, 400. Madion, p., III, 32 n. 1. Madidal-Charkiah, I., II, 59. Madrás (Inscr. nabat. de), II. 379. Maenas, p., III, 160. Magdal-Toutha, III, 233 Magdonia, I., I. 8. Magharat el-Kahf, 1, 111, 299; v. Kah/. Maghdoùché. n. l., 1, 78, 79, 393. Magon, n. p., III, 115. Mahadya, n. l., l, 8.

Mahalleb, Mahalliba, n. I., II, 57.

el-Mahdi, calife, 1. 206, 214 sqq., 395; 1 Mahkou, fr. d'Arétas IV 27, H. 376 377 III, 287. 289-290. Malkichou, n. p. hab., I, 46. Malkiyahou, n. p., 1, 36, Mahomet, I. 341 n. 3: 111, 278, 280, 293. Malkou, n. p., I, 61. Mahlab, n. l., 11, 57. Malkou, n. pr. pal., II, 177; v. Malichos. Maien (casal), 1, 379 n. 1 el-Mallàhah (Tell), I, 350. Ma'în, n. l., II. 194 n 2. Maiouma (Gaza), III, 236. Mamas, n. p , III, 235 Mamilla (birket). II, 144, 145, 148, 157. Maioumas (Gazai, I., II, 168: III. 223 Mâmoùn, calife, I, 212; II, 334, 400. sqq. Makhzan el-Djindi, n. l. II, 127 (Ins-Mampsis, n. l., 11, 171. Manassé, roi de Juda, II, 288; III, 12. criptions gr. del. Mandjak (khan), III. 256. Makhzen el-Beylik (Jerus.), II, 341. Manon, p., III, 193. Maktar (Inscr. phén. de), 11, 388; III. el-Mansour, calife. I, 217 sqq.: II, 313. 22 sqq., 27, 30-38, 109, 315 n. 2, 323 sqq., 358; v. Mactar. Manuel Comuène, II. 140 Magsoura, n. l., I. 48. Maktarim (= Maktar), 37 n. 1, 323 Mara. p. III, 163. Malagbelus (dieu .. Il. 125. Malagues, n. 1., I, 394. Maraboùn, n. I., I, 22. Marathus (Monuaies de', H. 396 n. 3. Malai, n. p. palni.. I, 125. Marboug, n. l., 11, 57. Malakbel, div. palmyr., H. 404: Il. 164. Marc, diacre, disc de saint Porphyre, 215. HI, 349, 350. Malchus, v. Malkou, Malikou. Marc (Reliques de Saint-), év., II, 238, Male, n. p., 1, 133; 111, 158. Male Agrippa, p., H, 4. Marc (Couv. de Saint-), à Jérus., II, 5, Maleiha (Quad el-), 1, 378. 148, 155. Marc Aurèle, 1, 16, 207, 208, 281, 395: Maleikhathou, n. p. nab., Il, 110. II, 45; monnaies, II, 301. El Malek el-'Adel fr. de Saladin, 1, 243. Marcellus, III. 438. El-Malek el-Afdhal, f. de Saladin, I, 257. Marcilla, II, 158 n 3. El-Malek el-'Aziz 'Othman. 1, 242, 245. Marcius, I, 1. Marcod, v. Baal M. 253 sqq. El-Malek edh-Dhaher, 1. 257. Marcus, II, 43. Marcus Cocceius Germanus, I, 13. El-Malek el-Mansour, I, 401. El-Malek el-Mo'addham, 1, 245, 246, 258 Marcus Helenis, I, 111. el-Mardj (khan), III, 257. El-Malek el-Moughith, 1, 258. Marechah, n. l., UI. 27. El-Malek es-Sa'id, 1, 243, 245 sqq., 257, 264.Marfouq, u. 1, 11, 37. Marguerite de Tyr, II, 57. El-Malek es-Saleh Nedjm ed-din Ayoùb. Marianus (J.), n. p. 1, 16. 1, 244, 258. Malès, III, 157, Marie (casal de Saiute-), II, 167. Marie la Catholique (Egl. Sainte-), à Da-Malichos, n. pr. 11. 85; 111, 92, v. Walmas, II, 328. Marie (Sainte) l'Égyptienne. III, 352 u. 2. Malikou, n. p., I, 122, 124, 125, 431; III. Marie la Latine (Egl. Sainte-), à Jérus, H. 96, 98. Malikou 1er (Médaule de), 1, 42; 11, 206; Marie la Neuve (Égl.Sainte-), à Jérus., H1, 133. II, 452, III, 55; v. Nea. Malikou II, roi nab., 1, 42: 11, 206, Marie (Sainte-) de Sardinia (= Sed-230, 375, 376.

nayā), I, 258.

Marie (Sainte-) Trium Umbrarum, 1, 332.

Malikou III. roi nab., I, 43; II, 178, 229,

30.

```
Marinus, n. p. lat., l, 108 n. 1: 11, 127.
L. Marius Perpetuus, lég. d'Ar., Il, 212
Marmour = Masuasing ?, III, 98.
Marnas (culte de), II, 224, 225.
Marona, Maronas, n. p., 111, 157, 158.
Mâroñu, l., II, 58.
El-Margab, I., III, 254.
Marqod, n.l. ',1,94 n. 3; v. Baal Marcod. '
Marseille (Inscript. phèn. de), I, 85 n.
  1, 258; III, 8 n. 2, 22 sqq., 37, 38.
Marsyas, n. l., H, 66; ltl, 32 n. 2, 252.
Marsvas (dieu), I, 285-292.
Marthi, p., 1, 128.
Martyrion du Saint-Sépulcre (Calvaire , ...
  II, 458, 320 sqq.; III, 88, 89.
Martyrs egyptiens (Les trois), à Asca-
  lon, II, 171.
Masculus, n. p., 111, 332 n. 1. 342.
Maskula, n. p., III, 342.
Ma'sonb (Inser. ph. de), I, 81: 11. 129.
  194; III, 7, 41, 22
Masisa, I., II, 19.
Masriyé, n. l., Il, 59.
Massarie, Massorie, n. l., II. 57.
Massinissa (Portrait de), II. 8; III, II6.
Massvas, u. l. II, 66.
Mathoûli (Ibrahim el-), Ill, 250.
Mater Matuta, v. Matuta.
Matmàta, n. l., 111, 95.
Maththas. n. p., II, 4.
Mattha, n. p., 111, 248.
Matthieu, apôtre (Reliques de saint). !!.
  238.
Mattias, ap. Reliques de saint), 11, 238.
Matrouniyat de l'église de la Résurr. a
  Jérus., 11, 148, 158, 404.
Matuta (div. , I, 105; H, 68
Maudjeb (ouadi), III, 358, 359; v. Mod jeb.
Maurétanie, III, 37 n. 1.
Maximianopolis, 111, 91.
Maximien (emp.), 1, 4; H. 26, 406.
Maximos, n. p., 1, 95.
Maximus, 1, 112.
Mazaka, I., III. 60, 64 u. 2.
Mazda (dieu), 111, 64 n. 2
Mazdicuan (div.), III, 64 n. 3.
Meandre (fl.), 1, 290.
el-Mechàch, I., 1, 370 n 1.
el-Mecharef, III, 280.
```

el-Mechârif, n. l., 11, 247.

```
cl-Mechhed, n. l., II, 469; III, 282, 283,
el-Mechrifé, n. l., II, 247 n. 3.
La Mecque, 1, 74, 206, 211, 313, 317;
  HI. 296.
Medaba (v. Madeba), ère de -, 11, 13
  incript., II, 12.
Medaba, n. 1., H. 52 sqq., 162, 199, 401.
Medáin Sáleh (Inscript. de), I, 44, 46,
  48. 53. 62. 66, 73; H. 13, 363; sanc-
  tuaires, 11, 36%.
Mediė, n. l. (= Modin), 11, 167 n. 5, 170.
Medjådel (Khirbet, Ouadi, Tell). 1, 382,
  337.
Medjámé" (Djisr el-), I. 346.
El-Medidel, n. l., 1, 380; II, 182.
Medjdel Båå, I, 380.
M. Beni Fadhl, 1, 380,
M. el-Djahbar, I, 381, 382.
M. Djenab, I, 379.
M. el-Habàb, I. 375, 379.
M. Islim, 1, 380.
M. es-Saddig, 1, 380.
Medjdel-Yaba, n. 1., I, 374-379, 381: 11.
  166, 168.
Kh. el-Medjdélé, 1, 343.
Medieneh, u. l., II, 57: v. Madjalah.
Mediesarche, n. l., H, 59.
Medine, I, 74 n. 1, 211; 111, 90.
Medinet el-Aiké, 1, 306 n. 5.
Méduse, I, 172 sqq.
Mefchoûkh (Birket, Nahr. Tell', II, 56.
Mefdjir (Nahr), 11, 97.
Megalopolis, l, 180.
Kh. Meita, II, 92.
Melea, n. l., 411, 261.
Meleha (lac), 411, 251, 261.
Melek Auzeroun (myth., Hl, 281.
Melek Taous (myth.), III, 86.
Kh. el-Melh, u. l., II, 171.
Mélicertes, II, 68.
Melik el-Achraf, II, 56.
el-Melik el-Afdhal, n. p., 11, 338.
el-Melik en-Nåser, II, 365, 366.
Melik Said, I, 396.
Melinha, I. III, 260, 261, 263.
Melkarth (dieu), I, 83.
Mellaha, u. l., III, 251, 261.
Memoria (div.), III. 5.
el-Menådhirė (II.), I. 345.
```

el-Mecharig, n. l., H. 247 n. 3.

Menahem, n. p., l, 186; III, 75. Menelans, Il, 205. Menidamas, p. III, 72. el-Meniga, n. l., II, 170 n. I. Menuas (Egl. de Saint-), à Cple, II. 180-Menneas, n. p , II, 63. el-Mer (Pètra), inscr. nah.. II, 379 sqq. Mercanus (myth.), III, 295. Mercure, Ill, 212. Mercurio, n. p., I, 22. Mer'i (Tell-), III, 263. Mesa (roll, I. 268 n. 4 : II. 105 : III, 5 n. 5, 189. Mesalleah, n. p., lll, 307. Meskar (dieu), III, 334; v. Miskar. Mesoullah, n. p., III, 307. Messaria, n. l., 11, 59. Meteffele, n. I., II, 57: v. Medfeneh, Bu-Mezabbanas, p., III, 157, 158. Mezgebinum (casal), 1, 401. Michel (Eglise Saint-) du Camp, 1, 366 Michel Serquey (casal), 11, 59. Mihràb de David (Jérus.), Il, 149, 439, 160. Mikal, n. p., 111, 79. Milchaton, n. p., III, 149, 153. Milet, I., III. 49 n. 2, 295, 330. el-Milh (Ouadi), I, 370 n. 1. Milkom (dieu), III. 149. Milkya'zor, Ill, 147 sqq. Milly (Etiennette de). III, 130. Minat Roûbin, I. III, 242; v. Roûbin. Minié (khan), III, 249. Mirabel (casal), 1, 331, 352, 379. Miran (Ouadi), HI, 337. Miskar (dieu), III, 5, 336, 337, 343 Miské, I., I. 366. Misr, 1., 1, 270. Misriah, n. l., H, 59. Mithras, p., 111, 193. Mithridate Iet, 11, 35. el-Mızar (Tell-), 1, 350. M'kàoùr (= Machéronte), II, 202. Muaseas u. p., l, 186. Mnemosynė (myth.), 1, 292; v. Miskar. Moab (Pays de), I, 160, 164; 11, 216 sqq., 405. Moabitide, II. 482. el-Mo'addhem (sultan), 1, 211.

Mo'adh (Tomb. de), 1, 344 sqq. Mo'awia (calife) à Jérusalem, Il, 406. Mobeni (castra prætorii), II, 242. Modestus (abbė), II, 142. Modestus, patr. de Jérus., 11. 302. 348 sqq. Modin, I., II, 169, 170, 190. Môdjeb (ouad), II, 182; v. Maudjeh. el-Mofaddhal, n. p., 1, 215. Moghr Djenades, I., 1, 279. Moh el-Hima, 1., III, 261. Mohammed fils de Qelaoun, 4, 269: 11. 366. Mo'in ed-Din Ataz, n. p., I. 401. Moise (Femme de, mère de), 1, 303, 338; tomb, de la mère de —, 320. Mokatteb (Ouadi), II, 210 n. 3. Mokimos, n. p., 11, 4; v. Mogimou. Molek (dieu), 80 n. l, 147; v. Moloch, Ill Moloch-Astarté-Astoret, 1, 81, 83; III. 236. Molok-ram, p., l. 35. Molon, n. p., III, 214 n. 3. Monder, p. I., Il. 96. Mondjok, p. p., III, 256. Mondisder, n. l., II. 95, 96. Mongisart (famille der, 1. 351 n. 3; v. Mont-Gisard. Monimos, p., 1, 14. Monobaze, 1, 107; II, 190. Mons Clarus, Mont Clers, 1, 358. Mont Gisardus, Mont Gisart, Mont Gissart, Gisarth, I, 331, 358, 366 sqq... 388-391, 402; 111, 117, 125. Montréal, 1, 162 n. 4; III, 130, 434. Mopsueste, III. 254. Mogeimou, n. p., I, 124, 133 Mogimou, p. 1, 128; III, 163; v. Mokemou. el-Mogtader, calife. II, 328, 329. Morechat, u. I., III, 274. Morechat-Gath, n. J., III. 274, 277. Mossoul, Ill, 60. Moristân Jérus. 1, II, 231. mer Morte, 1, 160. Môta, n. l., 11, 169; Môté, III, 280, 283. Motha, Mothana, n 1., II, 232 n. 4. Motho. n I., 11, 231, 232 n. 4. el-Mo'todhed, calife de Bagdad, II, 326. Mou'ad fils de Djebel Tomb. de), I. 344 sqq.

el-Monchrifé, n. l., II. 26 (tête de statue archaique). Kh. Moudjeidalat, 1, 382. el-Moudieidel, l., I, S, 9. Kh, el-Moueileh, n. I. II, 172. III. 239. Moughar, l., 1, 357. el-Mouleiha, I., III, 2.1. ei-Monnâtir, n. I., II, 97 el-Monnié, I., III, 249, 258. Mounié (khàn), III, 250. Moûsa (Ouadi). II, 91. 178. Moùsa (Cheikh), n. l., 111, 266. Moûsa, fils d'el-Mahdi, I. 395. Moûsa Talî'a, I., III, 123; v. Musa.

el-Mouslim (Qal'at), III, 255. el-Moustakfi. calife, 11, 326. Mouslapha, n. p. II. 213. Moùta, Moùté, n. l., H, 232 n. 4. el-Mouti', calife, II. 326. el-Monttaqi, calife, 11, 326. M'seitbé. n. 1 , 111, 359. Mtrouniyat, v. Matrounial. el-Mantàr (Kh.), 1. 347. Murgion (mont), I, 235. Mns, n. p., 1. 233. Musa (Sentia), n. p., I, 113. Mûsa Tah'a. III. 125; v. Monsa. Mustellus, n. p., I. 233.

#### N

Nawa, u. l., II, 22.

Naampaam, p., III, 10 n. 2 Nabatéens, III, 91. Nabatha, n. l., 11, 207. Nabathene. 1, 2. Nabnchodonosor, I, 137, 155. en-Nacer Youssouf, 1, 259. Nadabath, n. l. 11, 206 sqq Naftáli (Tomb. de, 1, 400. Nahr. V. -ous le second terme du vocable. Naissance de la Vierge (Egl. de la), à Jerus., II, 152, 153. Nakebos, n. p. nab., Il, 220. Na'lein, n. l., 11, 167. Na'man, II. 75. Namar, l. 1, 3. Namara. I. I. 3. Namefamo, p. I. 107. Napia, p., III, 52, 54 Nàouà, I., 1, 5. Naplouse, 1, 280, 326, 327, 330-332; H. | 22 n. 2; III, 96, 259 sqq.; v. Veapoles, ) Na'ran, n. l., III, 257. Narnaka (Inscr. phèn. de : III, 387, 392. + en-Nedjilé (Tell-) 1, 378. III, 308 n. 2, 315. en-Nasery, n. p., III, 258. Nassıralı, l., 1, 338. Nativité (Eglise de la) à Bethleem, II, 139. Natroun, I., I, 374, 375. Nazala (Inscr. de., II, 177.

Mousaios, n. p., III, 146.

Nea La), églis, de Jerus., II, 147, 150, 151; 111, 35 37, 357. Neapolis, 1, 280, 111, 357; v. Naplouse. Néas (Monastère de), II, 154 n. 1. Neba (Djebel), H. 196. Nebi Amin. 1, 326. - Chem'on, I. 326 - Choa'ib. 1, 366. Daoud, I, 283, III, 56. -- Hàroûn, III, 282 Hazqin, I, 332. — Lâwîn, Làwiln, I. 327, 329. — Sa'in, I, 339, 341. -- Sáleh, 1, 316, 317. - Sarâqa, I. 325. - Seilau, Siláu, 1, 317, 329, 330, Yamin, I, 326. - Younes, 1, 303. - Zakarıya, III, 231. en-Nebk, L. III, 256. Nebo (mont), 1, 268 n. 1, 11, 196; 111, 171, 212 sqq. Nedjun ed-Din, p., 1, 245. Nefisė (Sittna), 111. 256. Neirab (Inser. de), II, 26, 103, III, 106. Neithman ?, p., 111, 32 n. 1. Nemara, I. I, 3. Nemce (Lion de., III, 207. Némésis (Antel dec, II, 16. Nazareth, 1, 274, 338 sqq. 342; 111, 250, 260. | Neneva, 1, 111, 281.

Neptune, II, 300. Negidou, p., 1, 56. Nergal (dieu), Ill. 305 Nergas, p. III, 193. Néron (emp.), 1, 39% Nerva (emp.), III, 33, 110 Nésa, n. p., l. 61; il. 84 sqq Nesept (déesse). III. 1 n. 1. Nesib Malak Baal (myth. . I, 20. Neteiros, p. p., Il, 61 sqq., 6 .. Nevchehir, III, 60. Ni'ama (Cheikb), III. 258. Ni'ané, l., l, 170, 337; 111, 126. Nice, p., I. 106. Nico demos, patr., II, 164. Nicolais Saddane, p., I, 105, 107-108. Nicomaque, p. III. 199. Nicopolis, I., III. 202, 214; v. Emmans. Nîha, n. l. 11, 134 . 111, 330. Nikė (dėesse), I, 289. Nimrin, l., !, 161. Nimrond-Dagh, 1, 111, 215. Nitar, p., 1. 321. N'meira (Quadi), 1, 1, 162. N'meira (Bonrdj), I, 162 n 1. Nonnus Datus, p. II. 267 n. 1. No'ran, n. I., III, 237. Kh. Noneitih, n. l., 1fl. 235. Noum Chnonphis (divin ), III. 335. Nougoùb. L. III, 297 n. 4, 303. 379 Nour ed-Din, 1, 256. Nous-ij'biu. l. l. 401. Nubie, III. 217, 294. Numr, I., I. 3-5. Nust Jebil, 1, 335. Ny Carlsberg, L. 1, 115, 278.

()

Obaichat, n. p., 11. 215. ()baichou. n. p., II 188. Obaid Allab, n. p. II. 331 Obed-Edom, p., III, 79. Obedanės, 1, 8 n. 2. Obeisou, 1, 62. Oboda, n. l., H, 194, 369 n. L. Obodas (dieu'. II, 366. Obodat, roi, II. 223 sqq. Obodat allaha 1), H. 367 sqq., 370. Obodat fer, 1, 42; II, 198, 231, 233. Obodat II, I, 42; II, 220, 230 368, 376, 381. Obodat, fils d'Arétas IV, II. 376, 377. Odeinat, II, 124, 244. Odeinat Ier (roi), III, 134, 199, 200 sqq. Odeiuat II (roi), III, 195. Odon,gd.mailre des Temphers.1, 364 n.1. Ofani, n. l., III, 262. Ogailou, Ogilou, p., I, 124. Ogga (Jul. Aurél.), p., II, 4; III, 52-35. Oires (portes) a Jérus., II, 457. Okaisir (dieu arabe), II, 247: 111, 280. Kh. 'Okboùr, III. 235. Olbia, n. l., II, 63 n. 1. Oliviers (Mont des), 11, 148, 251-331; Ab. baye du -, III. 128, 129, 227. Omar I, II, 302, 330, 406. Omar (Entree d') a Jerusalem, H. 31). 320 sqq.

Omar (Mosquée d', à Jérusalem, I. 204. II, 439 u. 4, 329, 400; III, 88. Omar (Petile mosquée d'), sa date : II, Omar (Oratoire d', à El-Aqsa, II, 342 n. 1. Omar II, II, 330. Omar(ou), n. p., 11, 214. Omri, n. p., H, 208, 210. Oneichou, n. p., II. 380. Ophel, L. II, 251, 251, 263 sqq. Ophrah, n. l., II, 22 n. 2. Orbicia, p. III, 237. Orchamos (myth.), II, 68. O'ro (dien), II, 374. Oronlas, n. p. II. 63 n. 1. Oronte, fl. III, 244 Oropos, n. l., III, Liu. Oros (= Horus), III, 187. Orotal (dien., II, 374: 375. Orphée (Nébo), III, 212 sqq. Osiris, I, 158, 317; III, 155, 187. Oswald (Reliques du roi saiut), 11, 238. Otrante, l., I. 208. Ouahballahi, n. p., 11, 213. Onahballat, III, 138, 139, 196, 200: v. Wahballath. Onahballat-Athenodore, III, 137. Oua'irà (Château d'el- . II. 178, 405. Ouale (Ouah'le Ouadi). II, 195 u. 2.

P

ei-Oualid (cahfe), 11, 330; 111, 89, 90, 290. Ouaseathou, v. p. II, 110. Ouatar, n. I., II, 184. el-Ouitáq. n. l., 111, 255. Ouitro, n. p., II, 183. Oultre-Jourdain (Fief d'). III, 130 Kh. Oumm 'Adra, n. l., II, 172. Oumm el-Awamid, I, 81, 83, 84, 287; II. 296 Oumm Djerrar, n. l., H, 172; III, 238, 239.Oumm el-Hasan, I., III, 258. Oumm Keis, l., l, 21; II, 300; v. Gadara. Oumm el-Qasab, I, 370 n. 1. Oumm er-Resàs (Inscrip. d'), 1, 46, 62: 11. 185, 499; III, 235, 297 n. 4, 339 Quorod, p., 111, 195 Ouorodes, n. p., III. 195.

Ourauos (dieu), 111, 336. Ourdh, p. l., III, 285 n. 3, 358. el-Ourdoun (djound). III, 263; fleuve, I. el-Oureinibé, u. l., III, 257. Ousâma (émir), Il. 139 n. 4; III, 296 n. 4, 297 n. 4, 303. Ousdoum (Djebel), I, 162. Ouzeir, n. p., 1, 302. Ouzza (déesse), II, 75. Ouzziou, n. p., I, 35, 'Oyoun el-Asawed, I., 1, 363. Oyoun el-Haud, l., 1, 330. Oyoun el-Hesy, I. 738; v, el-Hesy Oyoun Qassaba, i., 1, 378, 382, 387-389. 391. Ozias (roi). II, 265 n. 1.

Palaemon (myth.), 11, 68 u. 2. Palestine | Carte antique de), . sqq.; v. Madeba. Palmarum (villa), II. 169. Palmer, n. l., 1, 162; II, 169. Palmyre (Inscr. de, l. 11) sqq.; II, I, 13, 82, 83 sqq. (cf. 404), 122 sqq., 215; 111, 5 n. 1, 29, 47, 82, 108. (sénat); 194: (rois: 195 sqq.), 243, 285, 358. Palmyre, colonie romaine, 1, 67, 115. 164; Il, 124 n. 1. Palmyre (momie de). 1, 115. Pauamou, n. p., 1i, 102, 107. Panéas, I., I, 241. Paralytique (Égl. du), III, 228, 229. Parchandat, p., III, 193. Paremboles, n. l., 11, 195. Parthes, II, 206. Paryahou (?), n. p. héb., 11, 252. Pasnaam, n. p., III, 10, n. 2. Passarion (Saint', à Jérus., II, 159. Paul (Saint): sa fuite de Damas, II, 202. 203; reliques: 237. Paul (Couv. de), III, 230, 231. Paule (Sainte), II, 136, 158 n. 3. Peculiaris, n. p., I, 111. Pedael, n. p , 1, 35; 11, 233. Pedasour, u. p., H, 253. Pedayahou, n. p. héb., II. 253.

Pegase, !, 173, 174. Pekah, n. p. héb., ll. 118. Pekahiah, n. p. héb., 11, 118. Pekhai, n. p. héb., II, 117, 253. Pélérin, abbé de Sainte-Marie, II, % Pelha (?), p., I, 131. Pella, u. I., II, 196. Pėlops, II, 76. Pentapole, I, 160 sqq. Pérée, n. l., II. 196. Periaudre? (Portrait de). II. 8. Persee, I, 172 sqq. Perséphone, III, 7 n. 1, 186 sqq. Perse- (à Jérusal.), III. 55 sqq. Petammon, n. p., 11, 371 Petra (Ville et inscript, de), II. 93 sqq., 178, 190, 195 n. 4, 204, 206, 221 sqq... 363, 370 eqq., 405; III, 91, 129-131, 298.Petra Deserti, III, 129. Petra Molarum 'cas.), I, 334. Pharan (mont), 1, 338. Pharaon (casal), 1, 334, 401. Phurdesi (casale), I, 334. Phatmon, u. p., II, 371. Phéniciennes (Inscript.), II, 294; v. Ins-

Phéniciens, III, 5, 10-15, 24 n. 4; en

Grèce). 142; a Chypre, 1, 183 n. 2.

criptions).

Philadelphe (Ptolémée VIII), 11, 10. Philadelphie, n. l., II, 23, 217, 219, 240; 111, 296. Philhellène (surnom), 11, 233-234. Philippe (Reliques de l'ap. saint), 11, 238. Philippe-Auguste, 1, 366. Philippe l'Ancien, II, 402; III, 349. Philippe de Flandre, 1, 353. Philippe le Jeune, 11, 402. Philippopolis, III, 349. Philippus, I, 114. Philocalus, n. p., 11, 302. Philoclès (roi), 1, 86, 285, 286. Philometor (Ptolémée VIII), II, 10. Phitmon, n. p., 11, 371. Phraate II, II, 35. Phrixus, n. p., II, 76. Phrygie, I, 290; III, 413. Physkôn (surnom), 11, 10. Pierre (Reliques de saint), 11, 237. Pierre, patr. de Jérus., Il, 151. Pierre le Foulon, III, 224. Pierre (du Désert), u. l., 111, 129. Pikol, n. p., I, 35. Pilate, 11!, 165. Pilate (Egl. de), III, 228, 229. Pilate (Maison de), 11, 154. Pirée (luscr. phen. du), 1, 396; 11, 129, 390 n. 2, 395, 396; H1, 29. n. 3, 36 n. 2, 312, 326, 338, 340, Pisgah (mont), 11, 196.

Plains (Casal des), 1, 379, u. 1. Plancy (Milo de), III, 130. Ponipée, 1, 18; 11. 233. Pomponins Bassus, 111, 140. Pont, n. l., 111, 260, 261. Porta speciosa à Jérus., Il. 157 Porte dorée à Jérus., 11, 157. Poseidon, 1, 173. Pouzzoles, l. 16. Prat, n. I., 111, 260, 263. Prétoire de Pilate, II, 154; III, 229. Priscus (C. Julius), 111, 349. Probatique (piscine), II. 148, 152, 156. 111, 228. Proculus, n. p., II, 218. Prophètes (Tomb. des), III, 243. Province d'Arabie, II, 240 sqq. Ptolémais, 1. 81. 86 n. 2, 314; v. Acre. Ptolémée, n p., Il, 66, 205. Ptolémée Lathyros, 11, 10-11. Ptolémée II Philadelphe, I. 86 n. 2, 93, 285, 286; 11, 296, 391. Ptolémée III Evergète, I, 71 n. 1, 81, 84; 11, 395. Ptolémée VI Philométor ler, II, 231. Ptolémée VIII Physkôn, II, 10. 11. Ptolémée XII Auletès, 11, 10. Purpurarius, n. p., I, 112-113. Pyla, n. l., 1, 178. Pylae Syriae, II, 254.

Q.

Qabail (?), n. l., à Jérusalem, II, 148, 156. Qabr Hiram, II, 53. Qaçiou, n. p. nab. II, 373, 371. Qadech (Dan!, n. l., III, 86, 87. Qadech (déesse), v. Kadech. Qadès (Birket), III, 257. el-Qadisiyé, I, 206. el-Qafzé (Djebel), I, 340, 341. Qaimouu, u. l., I, 363 n. 1. Qait-Bey (sultan), I, 398; (son voyage en Syrie), III, 248 sqq., 259, 262. Qal'a (la — à Jérus.), II, 460. Qalabât (Les sept), n. l., III, 241. Qalandia, n. l., II, 92. Qalansaoué, n. l., I, 334, 336; II, 56.

Qalaoùn (sultan, I, 375 n. 1; v. Qelaoùn. Qal'at el-Hosn, I, 323. Qal'at el-Q'rein, n. l., II, 57. Qalonié, l., I, 169, 170, 375 n. 4. Qalqilia, Qalqilié, n. l., I, 325, 326, 336, 352, 353 n. 1. Qanayou, n. p., III, 189. Qanbés, n. l., II, 181. Qàqoòn, I, 273, 274, 334; II, 96; III. 258. Qaratiyê, n. I., I, 384. Qariatein, Qarieteîn (= Nazala), n. l., II, 177, 358. Qariet Seisamakh, I, 394. Qarzoun, n. l., II, 59. el-Qasab (Kh.), 1, 370 n. 1. el-Qasabiyė, 1, 370 n. 1. Qasr el-Bacharıye, i, 162. Qasr el-Balqå, n. l., II, 495 n. 2. Qasr B'cheir, n. l., 11, 495. Qasr Khaled, I. 345. Qasr el-Kheir, III, 358. Qasr el-Melh, III, 358. Qasr Qahil, III, 233. Qassàba (Khirbet, Quadi), I, 378. el-Qastal, l., III, 255. Qatana, n. I., II, 62. Qâte' el-Modjeb, n. l , II, 181. Qatia, l., III, 258. Qelâoûn (sultan), I, 219 sqq.; II, 57: v. Qalaoun. Qenawât, I., I. 8. Qera'oun. n. l., III, 252. Qeratiyė, 1., 1, 386, 387. Qiámė (= Anastasis), ėglise de Jérus., 11, 158, 339. Qitmir, n. p., 111, 295, Qlòpa, n. p., II, 385.

Ooboùr Benê Isram, 11, 135. el-Qomàmė (= Qiāmė), II, 359. el-Qonaitre, n. l., 111, 257, 258. el-Oosair el-Mo'iné, n. l., l, 401. el-Qosair, n. l. :de Mo'in ed-Din;, 1, 345. Qotouz, sultan, I. 243, 260, 265. Qoubbet Rahil, 11. 135. Qoubbet es-Sakhra, 11, 55, 322, 337. Qoubeibet edh-Dhahour, I, 329, 331. Qoudeus (= Jérus.), Ill, 87. Qoueiouis (Kh.), 1, 391. Qoueiq (fl.), III, 235. Qouffin, l., II, 57. Qourachiyé, I., III. 254. Qousair el-Akråd, III, 254. Qouseib (Ou.), I, 278. el-Qouseir, l., III, 257. el-Qouteife, l., III, 256. Qréyè, n. 1, 1, 4, 5, 14. Q'soûr B'cheîr, n. l., III, 359. Quartus, n. p., I, 342. Quiberon, I., I, 366. el-Qurchiyê (khan), III, 254.

R

er-Rahoùb, 1., 111, 93.

Rabba, u. i., II, 182, 193, 193; III. 297 n. 4, 299, 303, 359, Kh. Rabba, II, 218; er-Rabba, III, 297 11, 4, Rabbat, n. l., f, 161. Rabbat Ammon (Philadelphie,, II, 193, 205, 217: 111, 296. Rabbat Moab. 11, 82, 493, 218. Rabbouti, n. p., III, 173. Rabel ler, II, 221 sqq., 232 sqq.; gènéalogie, 234, 369, 374. Rabel II, I, 43, 66 sqq., 73: 11, 228. 229, 379 n. 1. 380, 403 Rabel, fils d'Aretas IV, II, 376, 377. Rabel, p., I, 63; II, 223. Rabel (prononciation du nom), 11, 221 n. 2. Rabdos, Rabilus, 11, 221, 218 n. 4, 231. Racba, n. p., I, 160. Rachel (Tombeau de), II, 134 sqq.; III, 4) n. 2, 88. er-Rauhi, calife, H. 328, 329 Ragaba, n. l., 1, 350.

Raimond, g. maître de l'Hôpital, 1, 102. Rainaldus de Mont-Gisart, 1, 365 n. 2. Raipta, n. l., II, 220. Raissemon, n. l., 11, 57. Rakhlé, n. l., ll, 77 n. 1, 99, 101. Rakim, n. l., 11, 299. er-Ràm, n. l., l, 284; l, 192. Rama, n. l., I, 284, 332, III, 295. Rame, I., I, 278. 351. er-Râmé, I., I, 329, 332. Rami, n. p., II, 173. Ramin, I., I, 332. Ramitta, n. l., 11, 92. Ramlé, 1, 463, 266, 268, 271, 273, 275, 278, 303, 351 sqq., 356 sqq., 364 sqq., 379 n. 4, 385, 388, 402; 11, 48, 167, 168; III, 234 n. 2, 258, 276, 277. Ramlé (d'Égypte), II, 327. Ramula, n. l., I, 361. Raoua, n. p., 1, 160. Raoucha, n. p., I, 160. Raphaniea, n. l., l. 2 n. 2.

Raqim, n. l., III, 293, 296 sqq., 300. Rås el-'Aiu, l., 11, 58. Rås el-Hesy, II, 387; v. el-Hesy. Ràs el-Má, III, 297 n. 2. Rås Siågha (mont), II, 196. Rayband (Jean), III, 253. Raymond Visconte, II, 57. Rechkanáuin, l., II, 59. Rechmoun, n. l., II, 57. Regeb, n. l., 1, 350. Regina, n. p., 1, 60. Rekoubel (dieu), 11, 102, 107 Remagen, n. 1., 1, 208. Renaud de Châtillon, I, 353, 355: III, 122 sqq, 357. Rentis, n. l., I, 352; II, 168. Reonde Cisterne, I, 384, 387. Rephah, 1, 373 n. 3. Reseph (dieu), I, 176 sqq., 268 n. 1: v. Arsouf. Reseph Alahyotas, I. 178. Reseph Elevit, I, 178. Reseph-Hec, 1, 176, 179 sqq. Reseph-Muk'l, I. 176, 187. Résurrection (Egl. de la), à Jérusalem, II, 148, 155, 404; v. Anastasis et Basilique du) Saint-Sépulcre. Revel (Hugues), gr. maître de l'Ilòpital, 11, 96. Reyya, n. p . l. 160. Rhėa (dėesse), III, 7. Rhiconoroura, III, 242. Rhodes, I., II, 68 n. 1: III, 71, 72.

Saafin, n. l., II, 59.
Saarethe, III, 227.
Sabas (Couvent de), II, 141.
Sabbaghin, n. l., 1, 363 n. 1
Sabbarin, l., I, 363 u. 1.
Sabeens, II, 74; III, 85.
Sabonn (Ouadi), III, 337.
Sa'd el-Ausâri, p. III, 255.
Sadan, n. pr., II, 257 n. 1.
Saddan, Saddane, p., I, 10 , 107.
es-Sadjour, l., III, 255.
Sa'edi, p., III, 163.
Saephare, n. p., I, 23 n. 2, 105 n. i.

Richard Cœur-de-Lion, I. ?16 n. 4, 330, 359, 363 n. l. 371, 379, 383. Richard de Cornouailles, 1, 216 n. 4. Ridjál edh-Dhahra, n. l., 1. 329. Robert (abbé de Sainte-Marie). II, 96. Robertus, de Mont-Gisart, I, 365 n. 2. Rogel (Chêne de), 11, 289. Rogerii Longobardi (castellare), 1, 336. Rosàfa, I., III, 285, 288, 289. Rosafat Hicham, n. l., lli, 286. Rouan-Qodech (myth.), III, 87. Roubin (nahr), I, 364, 402; II, 42 n. 2. Roubin (Kh.), II, 92. Roudim el-'Al, III, 359. Roueis, n. l., l. 310. Rouge (Mer), I, 363. Rochou, n. p. nab., II, 373 sqq. Roma, n. l., I, 324. Romanus (abbé), 111, 231, 233, 235, 236. Romanus (Couv. de), III, 236. Rome, 1, 341 u. 3: 111, 4, 242, 347. Romulus, I. 314. er-Roum (Qal'at), III, 25). Rouma, n. l., II, 67. Roumah, n. l., I, 323. Roumé (khán), n. l., 1, 323. R'soph, R'soup, R'spou (dieuc, 1, 177. v. Reseph. Rubat, Rubatis, n. p., II, 126. Rubea Cisterna, I, 384 n. l. Ruben (Tomb. de), 1, 324 325. Rufus (Jean), III, 223 sqq., 318. Rujib (Quadi), I, 350. er-Ruma, n. I., 1, 324.

S

Safa (dien du . II, 80.
Safari (Nahr), n. I., II, 195 n. 1.
Safed (Puits de), I. 267, 273; II, 282 u. 2; III, 249, 250, 258, 261.
es-Safi (Tell-), III, 273.
es-Sáfié (Tell-), I, 338, 362 sqq., 373, 375, 386, 389, 394, 402; II, 170.
es-Safita, I., II, 170 n. 1, 179 sqq.
Safara, n. I., II, 182.
Safoùra, femme de Moise, I, 307, 400.
Safra, n. I., II, 181.
Safra (autre Incu), II, 182.
Sagette (= Sidon : III, 131.

```
Saphathenos (Zeus), II. 80; III, 273; v.
Sagnomie, Sahonye, n. I., II, 58.
Sahar (dieu), III, 106.
                                              Saphi (Tellet, I, 358.
Sàhel (Le). n. l., l, 354.
                                              Saphon (Baal-), III, 24.
Sahide, p., III, 292.
                                              Sapor II, II, 244; III, 136.
Sahiel (lire Phasael), III, 49.
                                              Sarafa, n. I., II, 182.
Sahin. n. I., I, 356.
                                              Saraidin (Inser. aram. de), II, 133.
Sahnouniyé, n. l., II, 38.
Sahonve casal, v. Sagnomie.
                                              es-Sarar (Onadi), 1, 271.
                                              Saraga, I., I, 324, 325.
Said, n. I., I, 339.
Saida, n. l., 1, 78; III, 131, 173; v. Sidon.
                                              Sardinia (Sainte-Marie de), I, 258.
                                              Sarephtha (Inscript. de), 11, 163; 11, 429.
Salette. n. l., III, 131: v. Sidon.
                                              Sarf el-Mål, n I., Il, 183 n. 1.
Saïr (Mont det, I, 338.
Sa'ir, n. l., l, 341, 342.
                                              Sarfand, n. l., II, 183.
                                              Sarfend, n. l., II, 250.
Sair Foùga, n. l., II, 57.
Sakhra (Roche de la), II, 320 n. 2, 334,
                                              Sarfut el-Mâl, n. l., II, 182.
  400: III, 86, 87, 89; v. Qoubbet.
                                              Sarifa, n. I., II, 183.
                                              Sa'sa, n. I, III, 257, 258.
Sakkariyé, l., I, 394.
Saladin, 1, 216, 242, 245, 257, 277, 305,
                                              Sasam (dieu), I, 183.
  310 n. 4, 330, 332, 354 sqq., 359 sqq.,
                                              Sat (?), Săti (déesse égypt.\, III, 335.
  364 sqq., 370 n. I, 371 sqq., 379, 384,
                                              Satrape (dieu), II, 249, 299.
  399; 11, 239, 314, 319, 333, 335, 336;
                                              Saturne Balcaranensis, III, 340.
  III, 58, 117, 303, 359.
                                              Saul, n. p, I, 99.
                                              Saut (Mont du), à Nazareth, I, 340,
Salamiyė, I., II, 26.
                                                343.
Salamuestha, n. p., I, 5.
Salcanis, p., Ill, 358.
                                              Sawâfi, n. l., II, 59.
                                              Scaurus, n. p., II, 217, 233.
Saleis, p., III, 338.
Salda, n. I., II. 267.
                                              Schesmou, n. p., I, 183 u. 2.
es-Sâleh (sultan), III, 282.
                                              Scholarius (Couvent du), 11, 143.
e--Sálehové, n. l., III, 238.
                                              Scribanus, n. p., 1, 401.
Salkhad (Salkhat), I., I, I3; (mscr. de),
                                              S'doud, n. l., III, 250.
  II, 373, 374; III, 91.
                                              es-Seba* (ouadi), 1, 170 n. 1: III, 239.
                                              Sébaste, n.l., I, 327, 329 (Epitaphes judéo-
Salman (dieu), III, I, 2.
                                                grec. a), II, 174: III, 260; - (Quarante
Salmar, n. p., 111, 173.
Salomon. II, 261.
                                                martyrs de), III, 294: -. église : III,
es-Salt, n. I., I, 96, 204, 275; III, 258.
                                                233.
Saltus Domini, n. l., I, 311.
                                              Sebele (= Sebebe), I, 256 n. 1.
Samaria, n. l., II, 169.
                                              Sebil (khau), III, 256.
Samaritains, II, 219.
                                              Seboim, n. l., I, 164.
Samosate, I., III, 213.
                                              Sednaya, n. l., 1, 258.
Samuel (casal de Saint), I, 331.
                                              Sefarin, n. I., I, 334.
Sanamein, n. l., III, 81.
                                              Segeste, n. l., 1, 236.
Sanatruces ler, II, 35.
                                              Ségol, n. p., III. 176.
Sanchoniathon, p., I, 173, 189, 190,
                                              Segor, n. l., 1, 160 sqq.: II, 169, 173,
   317.
                                                194, 404.
es-Sandjak (Tell-), III. 261.
                                              Segueira (?), n. I, II, 65.
Sangeor, I., I, 273.
                                              Sehan, n. 1, 11, 172.
es-Sant (Quadit, III, 277.
                                              Sê ia, n. I, I, 12.
Saphanbaal (= Sophonibe), n. p., III,
                                              Seif ed-Din, II, 363.
                                              Seilau, n. l., l. 329.
Saphara, n. p., II, 65.
                                              Seiloun, n. I., 1, 332, 333.
```

Seingihis, n. l., I, 334 sqq., 401. Se'ir (Mont), 1, 341, 342. Siesamakh, n. l., I, 394. el-Seklah (ouadi), I, 346 n. 1. Séla, n. l., II, 405. Selamech, n. p., I, 263. Seldiu, n. p., III, 343. Seletes (casal), I, 331. Séleucie de Piérie, III. 84 n. 5. Seleucus Ier, II, 393 n. 4: III, 214. Seleucus Nicator, I, 70. Selikani, n. p., III, 341. Sellam, n. p., I, 215. Selman el-Faresy, III, 249. Selwaa, I, 294; v. Siloam, Siloé. Semiramis, III, 61 u. 1. Seni, n. p. (?), III, 2 u. Sennacherih, II, 266. Sentia magna, n. p., I, 23 n. 2. Sentia Musie, 1, 113. Sephanie (= Sephorah), p., 1, 307. Séphora, p., I, 307. Sepphoris, n. l., I, 323. Sept-Dormants, III, 293, 358. Septime Sévère (Consulats de), 242 n. 1; III, 223. Septimius, n. p., 111, 53, 495, 196, 199. Sépulcre (Inscr. gr. du Saint-), II, 18; église du S.-S., I, 283; II, 143, 159, 234, 250, 302, 328 n. 2, 339, 346, 358, 360 sqq , 406; III, 58, 88, 128, 240; chanoines, II, 91 sqq.; III, 127 sqq. Seqilat (reine nab.), I, 43. Seraidin (Inscr. aram. de), III, 67. Serapion (Egl. de Saint-), à Jérusalem, II, 148, 159. es-Serar (ouadi), III, 125. Seres, n. p., III, 193. Sergiopolis, III, 286. Sergius, prêtre de Madeba, II, 174. Sergius, év. de Madeba, II, 174. Sermain, Sermin, n. l., III, 256. Serpents (Mosquée des), à Jérusalem, 11, 339, 342. Serguey (Michel-), n. l., II, 59. Sesmon, n. p., I, 183 n. 2. Seth (Tomb. de), I, 321; (sauct.), III, 256. Sévère Alexandre, II, 17, 406. Sévère d'Antioche, III, 224. Severus, n. p., III, 332 n. 4.

Seyhonn (Silo), n. l., 1, 352. Sevidet el-Mantara, I, 79. Kh. Shahnr el-Kana, 11, 59. Shaqhad (Tell), III, 263. Shekh Ma'ad, 1, 346. esh-Shùni, I, 347. Si'a, n. I., 1, 12 Sibistin, I, 327. Sicile, I, 188, 236; III, 188. Siddein. n. I., II, 57. Siddîna, n. p., 1, 107. Siddigin, n. I., II, 56, 58. Sidi-Brahim, III, 106. Sidia, n. l., 1, 370 n. 1. Sidna 'Ali, I, 268 n. 1. Sidon, III, 4, 5, 36 n. 2, 131, 132, 146, 224, 330. Sidon (Rois de), I, 86, 190, 285: (sarcophage de), I, 399; (iuscript. phén. de). I. 77 sqq. Sidonieus, III, 2; au Pirce, 145 sqq. Si ir, n. l., 1, 342. Silė, u. I., 1, 329, 331, Sile edh-Dahr, 1, 327-331, 332. Silène (dien), I, 291; III, 91. Siloam (Monolithe de), 1, 299, 316, 300. v. Siloé, Selwán. Siloe, n. l., III, 227; aqueduc, II, 252 sqq.; inscript., I, 293 sqq.; 11, 266; source, III, 229; église, III, 223. Siméou, moine, II, 134. Siméon, f. de Juda (Tomb. de), I, 321, 326. Siméon, gd prêtre, 11, 205. Simeon (Saint), III, 90. Siméon (Reliques de saint), II. 238 Siu (dieu), III, 107. Sinai, I, 338; II, 363; III, 271, 272, 299. manuscrits du couvent du), II, 171, Sinartiques (inscriptions), II, 213. Sindjil, n. I., 1. 332, 333; 11. 167. Siou, n. I. (Jérus.), II, 87, 140, 254; (porte de), III, 36: chapitre du Mont-Sion, III, 127, 129. Kh. Sir, n. l., II, 57. Sirènes (Les), 1, 289. Sitt Iskené, I. 323. Sitt Sekine, I, 322. al-Sjusur (Tell-), 1, 359 n. 4 Smyrne, II, 174. Smruga (\*) (Jérus ), 11, 148, 155.

Soada, n. l., l. 12: H, 70: III, 91 Sobal (Syrie). I. 370 u 1. Socho, n. l., III, 277, 278. Socrate, III, 349. Sodome, I, 460 sqq. Soghar, n. l., !, 161, 163. Sohafin, n. l., II, 59. Sokari, n. l., III, 336. Sophie (Egl. Sainte-) à Jérus.. II, 148. 154. III, 229; à Constantinople, II, 251. Sophonibe, n. p., Ill, 114-116. Sophronius, patr. de Jérus., II. 138. 320 sqq. Soquerius Scribanus, n. p., I. 401, Sôter (Ptolémée VIII), II, 10, Souaret el-Kebiré, n. p., J. 19. Souaret es-Seghirè, n. l., I, 19, Soubeibé, n. l., I, 243, 246, 253 sqq., 272, 275, 396. Kh. Soubié, n. l., II, 404. Soudoùd, n.1, III, 250, 258. Soueida, n. p., I, 12: III, 76. Soueidê, n. p., III, 91. Kh. SoufiA, III, 235. Souk ouadi Barada, II, 35 sqq. Soukemė, n. p., 1, 322. Soukkariyê, n. l., I, 163, 324. Soukrein, n. p. I, 402. Soukreir, n. l., f, 337, 401, 402 Soukreir (nahr), I. 363, 364, 102.

Soukrivé, n. l., I, 394. Souleiman (calife), III, 276, 290. es-Soultân (Birket), III, 144. es-Soultâni (pont), III, 255. Soûq el-Khan, n. l., III. 251. Sougereir, n. l., I, 402. Sousie (Hippos), n. l., 1, 323; H. 170. Soùsìtha, n. l., li, 170 sqq. South Shields, n. 1., I. 53, 60-61: 111, 171, Sparte, 1, 180. Statilius, u. p., 1, 112. Statilius Ammianus, 1, 214. Straton, I, 186; III, 147. Sturnellorum, v. Canetum. Subahiet, n. l., II, 92. Subbeila, n. l., l, 243 n. 3. Subbette, I, 256. Subebea, I, 258. Sufetula, n. l., 111, 39 n. 2. Saricius, n. p., II, 426. Suse, III, 60. Sylla, III, 413. Syllaeos, n. p. nab., 11, 220. Syllaeos, ministre, fl. 378 n. 1, 381. Sylvaiu (Eglise Saint-, III, 238, 239, Syphax, n. p., III, 113. Syracuse, III, 188. Syrie, III, 4 n. 1, 15, 82, 89, 90; -- province rom. de), Ill. 91. Szorcoorum, n. l., II, 58.

# T

Taanat, n. l., II, 166, Tabakah, v. Tab'kat, Tabàn, n. l., II, 57. Tabariyé, I, 303; v. Tibériade. Tabayrva, III. 232, 263; v. Tiberrade. Tab kat, n. l., H, 219. Tabuit, n. p., 1, 285, 286. Tahounet el-assawer, n. 1, 1, 363. Taibol, n. p. palm., Il. 82. et-Taim (ouadi), III, 251. et-Taiyar (surnom), III. 280. at-Takakab, n. l., 11, 219, Tal'at el-Heisa, n. 1. II. 194, 196. Talebivé, n. l., II, 58. Talha, n. l., H. 169. Talos, u. p., I, 175.

Tamassos, n. l., I. 172, 178, 184, 186, 198; (inscr. de), II, 393. Tamouz (dieu) III, 86. Tamra, n. l., l, 309. Tanit (déesse), I. 189; III. 7, 17, 114. 115, 186. Tanit Artemis, III, 145. Tauit Penê-Baal, 1, 231; 111, 7. Tantouri, n. I., I, 309; 111, 244. Taous (myth.), 111, 86. Tare (casal), I. 331 Tarichée, n. l., 11, 300. Tarsous, n. l., III, 254. Tartares, I. 260. Tartej. n. l., III. 253. Tát (dien', 111, 324, 325.

Thimgad, I, 209.

Tatura = Tamra (casal), I. 308. et-Taybé (ouadi), I, 316 n. 1. Tayibė, n. I., 1, 206 n. 2: 11, 22, 56. 111, 285, 290, 292, 358, Tayibėt el-Ism (plante et ville), Il. 21. cf. 402, 56. Tégéates (peuple), 1, 182. Tégée, n. l., I, 180. et-Teim (ouadi), III, 251. Teima, n. p. palm., II, 176: III. 68. Teir Chiha, u. l., II, 57. Teir Samhàt, n. l., II, 58. Teir Sinbê, n. l., II, 36. Teira, n. l., 1, 336. Telchines (myth.), II, 68 n. 1. Tell... (les noms commençant par Tell sont rangés au second vocable). Telle Saphi (cas.). I. 358; v. es-Safiè. Temed (ouadi), II, 195 n. 2. Temondites, I. 318 Temple, v. Jérusulem. Templum Domini, 1, 204; III, 428 Tenedos, n. l., 11, 76. Teunis (Egl. de), II, 328 Tercia, Tersyha, n. l., II, 37. Térébinthe (Vallée du), III, 277. Terentianus, lég. d'Arabie, II, 243. Terpsichore, 1, 288, 289. Thabaryeh, n. l., 1, 320, 323; v. Tibériade. Thabor, n. l., 1, 317 n. 6; III, 260, 261. Thalabie, Thalobie, n. I., II. 38. Thalie, I, 289. Thamatha, n. l., II, 195 n. 2. Thamos, n. p., 11, 299. Thamugas, n. l., I, 209; III, 38 n. 4 Thasos, n. l., III, 71. Thèbes, 111, 142. Thécoa, n. l. III, 233. Thécue, n. l., III, 231. Themarsa, n. p., III, 165. Théo (.El. Aur), 11, 244. Théodora, II, 50. Théodore, n. p., II, 48; III, 280. Théodore d'Ascalon, III, 225. Theodoros, architecte, 11, 151. Théodosios (Couvent de Mar), II, 142. Theraspis, n. l., II, 166. Theron, u. p. (son equivalent phenic.), I, 487 sqq. Thessalonique, III. 89.

Thomas (dent de saint), apôtre, 11, 238. Thomas, patr. de Jerus., Il, 334. Thomas, chrétien de Jérus., II, 147. Thoron, n. l., 1, 236 n. 4; v. Toron. Thoron des Chevaliers, I, 373, 374, 377. 379 n. 1. Thôt (dieu), 1, 158. Thouravva, n. I., III, 359. Thrace, III, 212. Tibériade, I. 303, 306, 307, 322-324. 333 (345, 346, Iac), 349, 400, 401; III, 92. 249 sqq., 260-264. Tiglatpileser (roi), 11, 102, 107. Tigre (fl.), III. 15. Timolaus, III. 196, 197. Timothée de Péluse, moine. III. 235. et-Tîn (ouadi', I, 335. et-Tiné, I, 369 n. 1. Tir ( $\pm$  Tyr), II, 230. et-Tiré, n. l., 1, 309, 336. Tittius (M.), I, 104. Titus (emp.), 1, 107, 142; 11, 26, 220, 290 n. 2, 300. Titus Vibullius, 11, 43. Tobie (Hyrcan), II, 205. Tolède, III, 296 Tôra, n. l., II, 59. Toron (Seigneurie du), I. 243 n. 3. Toron de dame Joiette (casal). 1, 309. 310. Torquetus, n. p., III, 237 Torsia, n. l., II, 37. Toudja (Djebel), 11, 267. Toul Keram, n. l., 11, 22. Touleil, n. I., I, 163. Toulounides, II, 326. Toùman (khan), III, 255. Tour de David (Jésus), Il, 160: v. David, Daoud. Tour-Rouge (La), n. l., II, 57. Tourre-Rouge, n. I., II, 95. et-Tourmous (Tell-), I, 369. Tontha (Magdal-), III, 233. Trachonite, I, n. 1., 2, 11, 66; 111, 141. Trajan (emp.), I, 18; II, 65, 228, 240, 241; III, 110-113. Trajanopolis, III, 113. Trapessac, n. I., 111, 251 Trébizonde, II, 89.

Treis Ombres (Couv. de), 1, 352.
Trepte, n. p., 1, 406.
Tricomias, n. l., III, 91.
Tripoli, n. l., 1, 358; III, 94 n. 2, 253.
Tripolitaine, II, 23, III, 95, 405.
Trium Umbrarum (Sainte-Marie), 1, 352.
Tuce, n. p., 1, 106.
Tumele, n. p., 1, 460.
Tunis, IU, 94, 96.
Tunisie, II, 23; III, 94 n. 2.
Turbata Cisterna, 1, 384 n. 4.
Turriclée, n. l., II, 98.
Turris rubea, n. l., II, 96.

Tuscus, lég. d'Arabie. II. 243.
Tychæa, III, 81.
Tyche, n. p. I. 106: divinité; III, 91, 214, 243.
Tyché de la source, II, 2.
Tyr, I, 81,, 90, 247. 256, 285, 286; II, 56, 250; inscript. phén., I, 87; II. 294; basilique; II, 351; ère de Tyr; II, 393 n. 1.
Tyriens, III, 146.
Tyropæon (Vallée du), I. 254, 264: III,

Г

Ulpia Gordiana, n. p., 11, 25. Uniet, Urniet, n. l., 11, 93. Urauie (muse), 1, 291. Urbicia, n. p. 111, 237. Urcanus, p., 111, 295, n. 3. Uzita, n. l., III, 38 u. 2

7.

Vabalati (génit.), III, 197; v. Ouahballat. Val des Écoliers, n. l., 1, 366. Valérien, emp., II. 244, 246; III. 136. Valtha, n. l., ff, 195 n. 2 Vandales, III. 51 n. 2. Vaux Moyse. n. l., 11, 405. Veuise, I, 351. n. 3. Vénus, III, 87. Vénus (Temple de), à Jérus., 1, 293. Vénus (Bains de), a Acre, I. 313 n. 4. Vėnus arabe (= 'Ouzza). II, 75. Vernié de Cple, n. p., III, 158. Véronique (Maison de sainte), II, 155. Vertu (Bains de), n. l. III, 260, 263, 264. Vespasien I, 316: 11, 301. Vetu\*, n. p., I, 106. Vibius (Celer), proc. d'Arabie, II. 242.

Vibullius (Titus), 11, 43. Victoire, I, 175; (Temple de la), I, 396 Victor. Victorina (?), Victorinus (?), I, 106, H, 25. Vierge (Eglise de la), 11, 153; 153, v. Nen. Ville d'or (') (a. l.), à Jérusalem, H. 148, 157. Viri Galilaei, II, 474 n. 2. Viricanus, n. p., III. 295. Visconte (Raymond), II, 57 Vitellius, gen. romain, 11. 201. Vitus, martyr (Reliques de saint), Il. 238. Vologèse IV, II, 33. Vologèse VI, II, 35. Vologesias, n. l., III, 170. Vraie-Croix, v. Croir.

W

Wahballath, n. p., 1, 118; v. Ouahballat. Waila, n. l. 1, 163 164.

Waira, u. I., II, 178, 465. Willelmus de Mont-Gisart, 1, 365 n. 2.

X

Xandeb, n. l., 1, 346.

| Xenophantos, III, 12, 357.

Y

Ya'amrou, n. p., I, 62: 11, 62, 109 Yaazanyah, n. p., II, 29. Yaazanyahon, n. p., II, 29 Yabnė, n. p., II, 170. Yabneh, II, 219. Yaghmour, n. p., I, 259, 396. Yaghra, n. l., 111, 25%. Yahannbaal, n. p., 11, 29. Yahaziel, n. p., H, 29. Yahmolyah, II, 32. Yahmolyahou, II, 28, 30, 31; Hl. 450 n. 4, 192. Yahzeyah, n. p., 11, 29. Yakonchalom, n. p., II, 29: III, 2. Yalal, n. p., III, 32 n. 1. Yamneia, n. l., 111, 274. Yamnias, n. l., III, 242. Ya'mour, p. p., 111, 347. Ya'mourou, n. p , Il, 188. Yaqob, n. p., II, 29 n. 1; v. Jacob. Yaqoub (Tombeau des fils de), 1, 320 (v. Jacob). Ya'qoub (Djisr benàt), 1, 401. Yarhaï, n. p., 1, 122. Yaribel, n. p., I, 31. Yàrîn, n. l., II, 39. Yarmouk, n. l., l, 345, 346 n. 1. Yarpouz, n. l., 111, 60, 62, 67, 68. Yatançed, u. p., I, 188. Ya'tman, n. p., III, 32 n 1. Yatreb, n. l., III, 90. Yazour, n. l., 1, 401, 402. Ybelin de l'Ospital, n. 1., I. 373. Ychak, n. p., II, 29 n. I; v. Isaac. Yeberekyahou, n. p., 11, 29; 111, 152. Yebna, n. p., I, 357, 359; III, 250.

Yechimel, n. p., Ill, 151. Yehauel, n. p., Il, 29. Yehaumelek, n. p., 1, 91 n. 1; 11, 29; III, 149, 316. Yehezak, n. p., II, 29 n. 1. Yehezkeel, n. p., 11, 29 n. 1. Yehiel, n. p., 11, 29. Yehizkyahon, n. p., II, 29 n. 1. Yeho'azer, n. p., III, 190. Yehochou', n. p., II, 46. Yehoyakim, n. p , III. 154. Yehoyaqim, n. p., 111, 22 n. t. Yekolyab, n. p., 11, 32. Yekolyahou, n. p., II, 32. Yekonyahou, n. p., 11, 29 n. 2. Yemmà, n. l., 11, 98. Yerahmel, n. p., 1, 36; 11, 29. Yethro, n. p., H. 183 sqq.: Ill. 258: v. Yilro, Ouitro. Yezdegerd II, roi, II, 33, 34. Yezid II, calife, III, 290. Yezidis, III, 86. Yibneyah, n. p., 11, 20. Yibniyah, n. p., 11, 29. Yismakyakou, n. p., 11, 29. Yitro, n. p., Il, 115 n. 1; v. Yethro Yizrahyah, n. p., 11, 29. Yoach, n. p., I, 36: II, 46. Yochiyah, n. p., II. 29. Yochiyahou, n. p., II, 29. Yolaqim. n. p., 1, 394. Yokebed, n. p., 1, 321. Youbna, n. l., 1, 359; 111, 242 Yoûnes (Khan), III, 258. Yousef, n. p , III, 45. Yousepheh, n. l., 1, 333.

Z

Zabbai, n. p., III, 53. Zabda, n. p. III, 52, 53. Zabdas, n. p., III, 53. Zabdibel, n. p., I, 428. Zabdibel, n. p., I, 422; II, 177; III, 54. Zabdibels, n. p., II, 423. Zabdiel, n. p., II, 231, 232. | Zahulon (Tomb. de), 1, 320. | Zacharie, u. p., 1, 343; III, 223. | Zacharie (Tomb. de), III, 234. | Zacharie, u. I., 41, 58. | Zaha, u. p., 1, 460. | Zaharie, u. 1, II, 58. | Kh Zaheiriye, u. I., II, 53

Zahlé, n. l., H, 134. Zaibag, n. p., l, 234. Zaidil, n. p., 11, 9. Zakariya (Nébi), III, 234. Zakariya (Tell-), III, 234-236, 273. Zaghzaghir, n. I., III, 255. ez-Za'qa, n. l., III, 238. ez-Zara, n. l., II, 169. 404. Zara'a (Tell-), I, 347. Zared (fl.), II, 169. Zat-Rass, n. 1., 11, 222. Zebala, n. p., I, 206. Zebeida, n. p., I, 135. Zebeidos, n. p , III, 458 Zebida, n. p., III. 49. Zeheriyé, n. l., H. 58. Zein el-'Abidin, n. p., III, 256, 350. Zeid ben Harêtha, n. p., 111, 280. Zeinoun (Pont dej, III, 251. Zemargad, n. p., I, 8 n. 2. Zendjirli, n. 1, H, 26, 101. Zénobie (reine), I. 123; H, 424; III, 53, 137-139, 180, 195, 196, 199, 200, Zénobios, n. p., II, 1: III, 158. Zénon, n. p., I. 5, 187; H, 205, Zénon (soldat), 111, 231, 233. Zera (Rabbi), I. 321. Zer'in, n. l., I, 274 Zerisia, Il, 57.

ez-Zerq4, n. l., III, 297 n. 4.

Zerga (ouadi), 1, 270. Zerga (Qal'at), III, 297 u. 4. Zerga Ma'in. n. l., II, 482 n. 2, 196, 202. Zerzer, n. 1., II, 35. Zeus. 111, 65. Zeus (Temple de), à IIéliop., I, 95. Zeus Chrysaoreus, I, 174. - Gozmaios, (') I, 11. - Heliopolites, II, 397. - Phratrios, I, 110, - Safathenos, II, 80: III, 273. Ziga, Zigê, n. 1, 11, 195 n. 2, 3. Zikri, n. p. 1, 36. Zindjirli, n. l., H, 101. Zìph, n. I., III, 277. Zirisia, n. l., II, 57. Zita, n. I., III, 297. ! ez-Ziza, n, l., !H, 297, 303, 359. Ziza (Qal'at), III, 297 n. 4. Zoar, n. l., l. 161. Zobedanes, I, 8 n. 2. Zoghar, n. p., I, 160. Zoghar, n. l., I, 161. Zoora, u. l., II, 169, Zora, u. l., l, 7. Zoù 'I-Kill, n. p., I, 303. Zorava (Insc. de), II, 66. ez-Zouairė, n. l., I, 163 n. 6, 394. Zoueir, n. l., I, 394. · Zozime, n p, l, 106.

# LISTE DES AUTORITÉS ET OUVRAGES CITÉS

#### A

'Abd el-Ghâni, 1, 328 sqq.: II, 314.

Abou Chama, 1, 361, 364 n. 2, 330, 386, 11, 45; 111, 297, 303. Abon'l Faradj, I, 364 n. I. Abou'l Féda, 1, 243, 245, 258, 259, 34%. 354, 401; III, 252, 254, 296. Abou'l Mahasen, 1, 241 n. 5; v. Beha ed-Abou Taleb ed-Dimachqy, II. 75. Agostini, 1, 8. 'Aini, I, 247, 274 n. 4, 275. Alv el-Herewy, I, 216, 306, 312, 317, 320, 322, 323, 326, 328, 334, 338; 1I 340 n. 2 Amari, 1, 219, 394. Ambroise (Estoire), 1, 370 ssq André, 1, 299. Antigone, Il, 68 n. 3. Antonin Martyr, II, 152, 154 n. 3, 171: 111, 212, 228, 229, 236, 237. Antonin, archim. russe, II, 45, 305, 346. Appien, II, 82 n. I. Arculfe, II, 138, 220 sqq. Ardzrouni (Thomas), II, 139 'Arib, II, 312 n. 4. Aristote, III, 29. Arvanitakis, II. 161 sqq.; III, 83. Ascari (Joseph), II, 141. Ascoli, II, 378 n. 7 Aurès, I, 399-400.

B

Babelon, III, 214, 217, 219, 269, Baluze, I, 267 n. 2 Bandini, II, 90 n. 4. Barbarus, III, 227. Barbier de Meynard, 1, 206, 218. Barclay Head, II, 194. Barre, III, 42 n. 2. Barthélemy, II. 175 sqq. 238 Bède, II, 158. Béha ed-Din, I, 244 n. 5, 277 n. 1, 310 n. 4, 314 n. 1, 355, 359, 374, 375, 386. Bénédite, II, 185. van Berchem, L. 396, 338; Il. 24, 26, 265 n. 1. 3, 4, 366. de la Berge, II, 65. Berger (Ph.), 1, 44, 48, 178, 184, 198; II, 46, 337, 392, n. 2, 393 n. 3; III, 6, 22, 23 sqq., 29, 31, 32, 71, 72, 115, 140, 186, 304, 323, 343 sqq. Berggren, III, 251, 253, 257, 858. Bertone, III, 163 sqq., 194. de Bertou, II, 364. Bible. Ancien Testament. Genèse, v. 40 : 11, 168, x, 19: I, 164: III, 238, x. 22 : I, 301. xix, 13, 23 : 1, 162. xx, 1: III, 238. xxii, 2. 3, 7, 8: 111, 77. xxix, 2, 8, 10 : III, 88. xxxv. 19: II, 135. xxxvi, 1, 6 : III, 238. xxxvi, 36 : 1, 6, 11, 247 n. 3 xxxvi, 35, 36 · 1, 168 n. 1. XLIB, 15, 1, 90. xLvi, 12 · II, 28 u. 1. xux, 13, II, 163.

Exode, nr. 4 : II, 145 n. 1.

- w, 18 : H, 413 n, 1, - vm, 1-46 : H1, 221,

```
Bible. Ancien Testament.
Bible. Ancien Testament.
                                            II Chron., xxvi, 3: II, 32.
  Nombres, 1, 9:11, 36.
                                                     ххуш, 7:1, 36.
     - xvi, 1:11, 65.
  Deutéronome, vi. 4-19: 111, 221.
                                                       xxxi, 31: 11, 192,
               xi, 43-24 : 111, 221.
                                                       XXXII, 30 : II, 266.
               xxxm, 2:1,
                                                       XXXIII, 14: 111, 12.
                                                     XXXIV, 20 : I, 37 m 2.
 Josue, xv, 10:1, 342.
                                            Esdras, IV, 8, 9, 17: J. 57.
    - xv, 11:1, 402.
    - xvm, 25:1, 284.
                                               - iv, 24: II, 192.
                                               - v, 8 : JI, 192.
  Juges, v, 5 . III, 272.
  I Samuel, iv, 45; II, 5 n. 3.
                                                - vi, 7, 18:11, 192.
           vi, 20 : III, 27.
                                            Nehemie, 11, 13, 14: II, 288.
      ___
                                               — пл, 15, 16: П, 288.
          x, 2: II, 135.
                                                    x1, 7: II. 288.
           xm, 6:363 n. 2
            xvi, 5 : 11, 63.
                                               — хи. 3° : П, 288.
                                            Judith, v, 3: II, 216.
            xvn, 1: 111, 277
            xvn. 7: 1, 179.
                                            Job, xix, 24: III, 304 n. 4.
            Ax, 29:111.27.
                                              - xLII, 10; III, 4
                                            Psaumes, xxv, 2: III, 314.
  II Samuel, vr. 13: HI. 79.
           vfff, 3, 12: 1, 168 n. 3.
                                                     xxvm, 8 · 1. 181.
             vi, 17, 18; III, 80 n. 1.
                                                     xxix, 6 . 1, 94.
             xx, 19 : 11, 81.
                                                      NL, 7: III, 77.
              xxi, 49 : f, 179.
                                                     L. 8: 111, 77.
             XXIII, 8: 11J, 337.
                                                     ьш, 13 : П, 77.
       . .
             xxviii, 29 (coll. 21): 1, 37.
                                                     t.xviii, 9 : HJ, 272.
  1 Rois, n, 14, 15: J, 168.
                                                      LXXI, 13, 15 : III, 79.
    - 11, 23 : I, 168 n. 3
                                               __
                                                     LXXVI, 13: III, 79
                                             Proverbes, v, 6, 21, 26: III, 21 n. 2.
        vn, 4, 5 : III, 327.
         Aiv, 5 : If 5, n. 3.
                                             Cantique, 1v, 9, 10, 42: III, 65.
         xv, 20:1, 168.
                                                - v, 1 : III, 65.
        xvn, 9 : H, 163.
                                             Ecclésiastique, xLvm, 17: II, 266.
                                             Isaie, II, 20: III, 93.
        xx, 4:1, 168.
        xxn, 26 : J. 36.
                                              - x1, 11: III, 4.
  II Rois, xiii: I, 168
                                              - xiv, 4 · III, 27.
                                              - xv, 5: II, 191.
         xy, 2: 11, 32.
          xx, 12-15 · 11, 290.
                                              - xv, 6: I, 161.
         xxii, 12 : 1. 37 n. 2.
                                              - xvi, 7: 111, 21 n. 2.
          xur, 12 : II, 372 n. 1.
                                              - xxxm, 9 - 11, 103.
  I Chron., 1, 30, 46, 47 : 1, 468.
                                              \rightarrow xxxix, 1: II, 290.
      ----
          u, 55 : JJ1, 27.
                                              - xLIX, 5:1, 181.
            10, 2:1, 301.
                                              - xLix, 6:11, 103.
           vii, 25 : <sup>1</sup>, 177 n. 3.
                                             Jérémie, xiv, 3 : III, 13.
          ıx, 12 . II. 30 n. 3
                                                - xvi, 5 · III, 28, 29.
            xv, 18, 20 : II, 30 n. I.
                                                 — xvi, 8 : III, 29.
            xvi. 4 : II, 65.
                                                - xix, 13: II, 372
             xx, 5:1, 179.
                                                    xx, 75 : H, 368 n. 7.
  H Chron., m, 5-9: III, 339.
                                                     xx_1, 1: 11, 30.
       - vi, 8 : III, 277.
                                                    xx_{1}x, 21 : 11, 30
             NIII, 3, 4 : II, 266.
                                                - xxx1, 15:1, 284.
             xxm, 1 : II, 30 n. 1.
                                                    XXXII, 10. 44 * HI, 193.
```

```
Blass, 111, 142.
Bible. Ancien Testament.
                                             Blau, 11, 3.
  Jérémie, xxx11, 29 : 11, 372.
                                             Bliss, II, 231, 232 sqq., 257 s.: III 273.
            xxxv, 4:11, 30.
            xxxv1, 41 : 111, 341.
                                             Bloch, II, 388; III, 115.
                                             Blunt (lady), II, 402.
            xxxv_1, 26:1, 36.
                                             Bochart, I, 235, 236.
            xxxvIII, 6:1,36.
                                             Bordier, III, 345.
            XXXVIII, 7: I, 37.
                                             Borghesi, II, 241.
            XXXIX, 16: 1, 37.
                                             Bouché-Leclercq, III, 213.
            XLVIII, 5:11, 194.
                                             Bourgade, III, 24 n. 4.
            XLVIII, 31:1, 161.
                                             Bréal, I, 198.
  Ezech., II, 10: III, 205.
                                             Breviarius, 11, 353, 407, 408.
  Daniel, II : I, 156 n. 4.
                                             Brooks, III, 90.
     ---
          п, 28 : 11, 191.
                                             Broydė, 11, 141 sqq.
          11, 34 : I, 448; Ill. 104.
                                             Brünnow, II, 45, 242, 398; III, 299, 301
          ıv : 1, 156 n. 1.
                                               sqq.
          IV. 15, 16:1, 132.
                                             Buckingham, II, 186.
          IV, 27 : II, 191.
                                             Burchard du Mont-Sion, 1, 273; 111, 142,
          v:1, 136 sqq.
                                             Burckhardt, 1, 1; II, 108, 178, 405; III,
          vi, 3: 11, 191.
                                                256.
          vi, 21:11, 192.
                                             Burton, I, 1.
          vn, 4, 7, 25 : 1, 148.
                                              Buxtorf, I, 139, 143.
          vit, 10 · 1, 153.
          xH, 7: 1, 148.
  Amos, III. 15: 11, 106.
                                                                  \mathbf{C}
     - vt, 7: 111, 28.
          1x, 6 : 111, 162.
                                             Cagnat, 1, 209; II, 12, 63, 125, 127, 180,
  Sophon., 1, 5 : 11, 372.
                                                403; III, 33 n. 4, 140, 232, 323.
  Zachar., xiv, 5: 11, 265.
                                             Carmoly, 1, 307 n. 1, 320, 321, 321; 11,
  1 Macchab., 1x, 32-42 : II, 203.
                                                364 n 1.
                xt, 17:11, 231 n. 5.
                                             Carton (D1), III, 144.
                x1, 39 : II, 210 n. 6.
                                             Casanova, II, 5 n. 3; III, 288, 291.
  11 Macchah., III, 11:11, 205 n. 1.
                                             Cassigneul (Paul), 1, 229.
                v, 8, .6 : 11, 205 n. 2.
                                             Caussin de Perceval, II. 247 n. 1; III, 280.
                 v, 21, 25 : II, 205 n. 3.
                                             Cavvadias, I, 235.
Nouveau Testament.
                                              Cedrenus, III, 202.
  Matthieu, xm, 20: i1, 201.
                                              di Cesnola, 111, 93-95.
             xxIII, 35:1, 99.
                                             Chabot (J.·B.), II, 115 n. 1, 116 n. 1,
              xxvII, 65: 111, 229.
                                                134, 159 n. 2, 185, 372 n. 1, 381 sqq.;
  Luc, 1, 41, 44: 1, 342.
                                                III, 47 sqq.. 163 sqq.. 179, 194, 204,
    - m: 11, 201.
                                                224 n. 2, 357.
    -- IV, 16, 30 : I, 310.
                                              Chaplin (Dr), 111, 265.
    -1v, 26:11, 250.
                                              Chardin, III, 195 n. 3.
  Jean, 1, 4, 5, 9:1, 171; 111, 42.
                                              Charisius, Il, 67.
    — viii, 12:1, 171; III, 42.
                                              Chronicon pascale, 11, 144.
  Actes, 1x, 24, 25 : 11, 202.
                                              Chronique de Hemingford, 1, 274.
  H Cor., II, 32, 33: H, 202.
                                              Chronique de Knyhton, 1, 274.
  Apocal., xii, 5:11, 378 n. 7.
                                              Chronique de Michel le Syrien. v. Michel.
Bilgásem, III, 95.
                                              Chronique du Tempher de Tyr, II, 239.
Birch (F.), 111, 87.
                                              Chwolson, II, 74; III, 86, 246.
Blanchet, 1, 269; III, 193.
                                             Cleopas P.), Il, 161, 174.
```

```
de Clercq, III. 73.
                                             Corpus Inscript. Latinarum.
Cohen, I, 232 n. 3.
                                               III, 470 : 1, 213.
Collitz-Deeke, 1, 174, 199.
                                                   480 : 1, 213.
Colonna-Ceccaldi, I, 173, 178, 187; III,
                                                   482: 1, 213.
                                                   837 : 111. 173.
  75.
Conder, I, 341, 348; II, 25, 99, 194.
                                                    4371 : 111. 172.
                                                V, 4035: 11, 39.
de Contenson, III, 48.
                                               VII. 52: III. 39.
Cook, III. 476, 178 n. 3.
                                              VIII, 68: III, 38.
Coran, 11, 300. 311:111, 293, 299.
                                                   391: II, 126.
Corpus Inscriptionum Atticarum.
  Numéro 3320 : III, 146.
                                                   907: Ii, 428.
                                                   2403 : III. 38.
Corpus Inscriptionum Græcarum
                                                    2497: 11, 125.
  Numeros,
    1565 : 111, 142.
                                                    2505 : 11, 425,
    2060:11,63.
                                                    2515 11, 125.
                                                    2554:1, 233.
    2038:11, 63.
    2087 . H, 63.
                                                    2593: 11, 127.
                                                    2714:111.2.
    2285 b : 11, 226.
    2295 A . HI. 83.
                                                    3472 . II, 26 n. 1.
    2705 · 11, 66.
                                                    3917: II, 125.
    2831 - 11, 71.
                                                    8795 : 11, 125.
    2895 : 111, 330.
                                                    44796 · III. 4.
    3267 : II, 66.
                                                    14381 : 111, 4.
    3381 : H, 66.
                                                    16496 : 111, 4.
    3963: I. 100.
                                                Auctuarium, III, 1331:1, 109.
    3990 - 1, 101.
                                             Corpus Inscript. Semiticarum.
    1009 e . II, 66.
                                             - Part. I (phénicien).
    4373 b : 1, 100.
                                                Nos :
    4449 · 1, 82
                                                  4 . 1, 82, 91; III. 306.
                                                  3: II, 387 n. 5, 389.
    4450 : 1,82
    1460 . 1, 21.
                                                  4:11, 393.
                                                  5 : 11, 33.
    4454 : I. 178.
                                                  7: I, 84; II, 387 n. 5, 393, 395, 396.
    4478 : 11, 81, 88, 89.
    4495 : II, 119 n. 1.
                                                  8:1,83.
                                                  10:11, 389; 111, 2.
    1668 e: II, 210.
                                                  11:11, 389; 111, 2.
    4678: II. 10.
                                                  13: H. 394.
    4716 e: II. 10.
                                                  40:111, 21.
    4793 b . H. 50.
                                                  46: 1, 183, II, 61 n. 2; III, 16 n. 2,
    4897:11, 10.
                                                    306.
    5361 : I, 104.
    6855 d: II, 11.
                                                  48:1, 240.
                                                  49 : II, 61 n. 2.
    9910 . HI. 4.
                                                  50: 1, 165.
Corpus Inscript. Latinarum.
  Numéros:
                                                  53 : 1, 240, II, 61 n. 2.
     H, 3222 : 1, 233.
                                                  55:1, 187.
                                                  57:1, 187.
    111, 117 : 1, 211.
                                                  86 1. 237.
        129 · 1, 211.
    III. 155: 1, 101, 112.
                                                  87: 1, 187, 237.
                                                  88, 11, 390.
         1.6 1, 101.
                                                  89, 11, 111, 149, 390;
         159:4, 101, 109, 112,
```

```
Corpus Inscript. Semiticarum.
                                              Corpus Inscript. Semiticarum.
                                               11, 101 . III, 193.
  I, 90:11.390.
    92:11, 391.
                                                  105 · III, 193.
                                                  122:11.11.
    93; 184; 11, 61 n. 2, 391.
                                                   151 · III, 193.
    94:11, 394.
    95: 1, 80, 481; 11, 61 n. 2; 111, 306.
                                                   158 : II, 225, 376 n. 4, 379.
                                                   161 . H. 224, 227.
       102 \ a : 1, 192.
                                                   164 · H, 115, 215, 22 +; 111, 162.
     102 b : 111, 150.
     112: I, 37 n. 1.
                                                   163: 11, 215.
                                                   168: 11, 227.
     115: 1, 90.
                                                   169 : II, 409.
     116: III, 145, 186.
                                                   173 · H, 211 n. 1.
     118:111, 191.
                                                   171: H, 67, 374 n. 3.
     122 · JH 145.
                                                   175 : 11, 67, 374.
     122 bis: III. 145.
                                                   182 . 11, 493, 373.
     124:11, 394,
                                                   183: II, 229, 405.
     132: I, 165.
     133: 111, 307
                                                   185 : II, 374 n. 3.
                                                    189 II, 109.
     143 : II, 394 : III, 343.
     144: III, 308 n. 2.
                                                    195 II, 485.
     149: 111, 305, 332 n. 1. 349.
                                                    196
                                                         H. 129, 189 sqq., 379.
                                                    198 11, 192.
     163: 111, 16 n. 2, 24, 317 n. 2.
                                                    204 . 11, 132.
       324.
                                                    207 . II, 132.
     166 B · II, 69.
                                                    209 111, 177.
     167 : III, 24, 25.
                                                    213: 11, 362; 111, 182.
     175 : 11, 10, 394.
     179:11, 394.
                                                    244 * 11, 203.
                                                    215 11, 203.
     207 : 111, 415.
                                                    218:11, 371.
     243 ; I, 148.
                                                    221:11, 132, 386.
     223 : III, 74.
                                                    235 : 11, 225.
     243 : 111, 305.
     244 : Hi, 305.
                                                    238 : II, 13.
                                                    311 : H. 401.
     245 : 111, 2.
     251:1, 177.
                                                    332 : 11, 230 n. 1.
     274 : 111, 2
                                                    336 : 11, 374.
      291: 111, 307.
                                               Cotelerius, II. 151, 158 n. 3.
      349:111, 20.
                                                Couret, II, 137 sqq.
      356 · III, 21.
                                                Coyne (Dr), 111. 114. 349.
      371 . 111, 115.
                                                Cumont, II, 192 n. 2.
      378; 11. 66.
                                                Careton, III. 212.
      405; 11, 66.
      409:111, 20.
      414 : 111, 307.
                                                                     Ð
      415 : III, 115.
      582:111, 115.
                                                al-Dhahabi, 1, 215.
      803 : 111, 307.
                                                Damascius, I, 95
      857 : 111, 115.
                                                David (Mgr), 11. 61.
      880 : 111, 150.
                                                Deecke, I, 178, 181, 198.
                                                Defrémery, 1, 267 n. 2, 274 n. 4.
  - Part. II (araméem.
                                                Delaltre (P), III 6. 15, 304 sqq, 310
    No. 97 . III. 107.
        100: 111, 193.
                                                Delau (P.1, 111, 120,
```

Delaville Lc Roulx, I, 308, 331, 336; II, 95, 96 n. 1, 2, 167; III, 253. Delitzsch, I, 394. Denys d'Halic., III, 204. Denys de Tell-Mahré, III, 226. Derenhourg, I, 160, 278 n. 2; 11, 61 n. 2, 220 n. 4; 111, 31, 134, 135, 298, 299. Derrien, v. Mieulel. Detlefsen, 1, 280. Diodore de Sicile, I, 86; II, 68 n. 1, 231 n. 5, 297; III, 188. Diwan el-incha, II, 310 n. 1. Diemal ed-Dîn, I, 259: III, 292. Domaszewski (von), II, 242; III, 358. Doughty, I, 11 n. 2, 40 n. 2, 41 n. 1, 47 n. 3, 48, 54, 66: II, 363. Doumeth (P.), II, 47, 48. Dozy, I, 75, 309. Drake, I. 1. Ducange, I, 243 n. 3. Dujardin, I, 224, 229. Dulaurier, II, 139, 146. Dureau de la Malle, III, 5 n. 2. Durighello, I, 287; III, 4. Dussaud (R.), III, 273 n. 2. Duval (R.), II, 5 n. 1, 189; III. 212, 219.

#### E

Ebn el-Athir, v. Ibn, et de même pour les autres noms, commençant de la sorte. Eckhel, II, 247. Édrisi, II, 182, 404. Ehni, II, 367 sqq. Ehrard, II, 138. Elien, I. 236. Élisée, hist. arm., II, 34. Emad ed-Din, I, 267 n. 1, 310 u 330, 359, 379, 375; III, 38 n. 1 Epiphane (Saint), 1, 201 n. 1; II, 7, 219, 227, 288; 111, 201, 227. Eracles, II, 96. Ernoul, 1, 342, 343. Eschvle, III, 187. Espérandieu, III, 337 u. 3. Etienne de Byzance, I, 11, 181; II, 194, 198, 231. Eucherius, II, 158.

Eusèbe, I. 161, 162, 284; II, 136, 172, 195, 320, 328 n. 1, 349 sqq., 358; III, 87, 88, 218, 274, Euthyme (Vie de saint), II, 195. Euting, Citations diverses: I, 418, 478, 184, 486, 199, 393; II, 3 n. 1, 84, 93 n. 3, 431, 213, 245, 221 n. 4, 224; III, 29 n. 3, 31, 76, 413, 460, 463, 171, 172, 173, 180, Enting. - Epigr. Miscel. Numeros 13: 11, 378 u 2.

33: 11, 387 n. 1.

40: Il. 386 n. 3.

- Sinait, Inschr.

Numeros 23 : Il 386 u. 2.

186: II, 387 n. 2. 281: II, 387 n. 2.

433 : II. 401.

671: II, 387 n. 2.

Eutychius (patr. Alex.), II, 137 sqq., 150, 151, 162 n. 2, 323 sqq., 328 n. 1. 2, 407; 111, 55, 89. Evagrius, II, 75 n. 6. Ewald, II, 5 n. 2; III, 37 n. 1, 323. Ewing, II, 109.

#### F

Fabiani, II, 286. Fatio (Ed., 11, 27. Festus, 1, 235. Fleischer, I. 246 Flinders Petrie, II, 118. Fossey, II, 76, 197 n. 3, 134; III, 172. Fournier (P.), II, 303. Frey, 1, 322, 393. Freytag, II, 372 n. 1. Frœhner, 1, 289; III, 36 n. 2; 42 n. 2. Fürst, III, 273.

# G

Galleran (P.), 111, 37. Garrez (Gustave), II, 31. Garrucci, III, 4 n. 4. Gaster, II, 216 n. 2. Ganckler, III, 186, 304 sqq, 323. Gelzer, III. 237.

Georges de Cypre, II, 141 u. I; III, 201, 237, 238. Germer-Durand (P.), II, 13-16, 18, 19, 21, 47, 53, 173, 198, 221, 241, 356, 357, 401, 403, 407; III, 58, 59. Gerson de Scarmela, I, 321, 325. Gesenius, I, 83, 90 n. 5, 232 n. 4: II. 387, 396 n. 3: III, 28 n. 4, 115, 144, 188. Ghaya (Traite de magie), II, 75. Gildemeister, I, 241, 328, 393, 395; III. 249. Girard de Rialle, I, 1; II, 99 n. 3. Godefroy. I, 381 n. 1. Goeje (de), I, 216, 244 n. 5, 253, 267 n. 2, 345, 394; II, 75, 247 n. 1, 312 n. 2, 4: III, 252, 263, 280, 296 n. 4, 298 n. 2, 338. Goldziher, I, 160. Golénischeff, I, 238, 395, 396. Goyau, III, 140. Graham, I, 12. Gray Hill, II, 180. Grébaut, I, 193. Grégoire le Gr. (Saint), II, 154 n. 1. Grègoire IX (Bulle de), 11, 167. Gsell, II, 403; III, 186. Guérin (V.), I, 21 n. 1, 304, 320, 348 n. 2, 402; II, 96, 98 n. 1; III, 230, 234 n. 2, 239, 250. Guibert de Nogent, III, 299. Guidi, III, 294. Guilhermy (de), I, 366. Gnillaume de Tyr, I, 351, 368 sqq., 388, 401, 402; II, 169, 238, 400 n. 3; III, 53, 230, 261. Guthe, III, 239. Gutschmid, II, 203, 232; III, 219.

## П

Guyard (S.), I, 312; III, 95.

Harkavy, I, 238.

Halèvy, I, 34I; II, 1 n. 2, 2, 105 n. 4, 13I n. 1; III, 2 n. 1, 3I, 31, 62, 63. 65.

Hamdy-bey, I, 285; III, 69, 288.

Haneberg, III, 221.

Hannauer, II, 336 n. 1; III, 467.

Hardouin, II, 247.

Harvey Porter, 1, 100. Haussoullier, III, 19 u. 2, 173. Heeren, III, 30 n. 2. Helo (Isaac de), I. 321. d'Herbelot, I, 218: III, 295. Hérodote, I, 75, 174, 182; II, 256, 260. 290, 374; 111, 66, 87, 187. Héron d'Alex. III, 210. Héron de Villefosse. I, 209, 213, 281; II, 161, 180 n. 2, 270, 403. Herzog, III, 116. Hesychius, I, 17, 168 n. 7. Heuzey, I, 300; III, 408. Hiéroclès (Listes de), III, 201. Hitzig, I, 155 n. 2. Hoffmann, I, 394; II, 363 u. 3, III. 244. Hogarth, II. 418 sag. Hogg, II, 93 n. 3. Homo, III, 325. Horn, II, 34, 35. Hornstein, III, 281, 283. Huber, I, 48; II, 127. Humann, III, 213, 214.

# Į

Ibn 'Asakir, II, 339, 342. Ibn el-Athir, I, 360 sqq., 375. II. 405. III, 297. Ibn Batouta, I, 312, 345, 395; II, 195 n. 3; III, 132, 254, 379. Ibn Chaddad, I, 253, 258 sqq., 267 n. 2. Ibn Djobair, I, 312, 317. Ibn el-Faqih, II. 341. Ibn Ferat, 1, 274. Ibn Khaldoun, III, 86. Ibn Khordadbeh, II, 205, 206, 395; III. 256. Ibn Machkoueih, H, 312 n. 4. Ibn Moyesser, II. 173. Ideler, I, 71 n. 2: II, 7, p. 1: III, 112 Imbool-Blumer, I, 236 n. 3. Irby et Mangles, III, 133-134. Isaac Helo, I, 307, n. 2. Istakhry, III, 296.

Į.

Jacob de Paris, 1, 321.

Landauer, I, 341.

Jacobsen, I, 115 n. 1, 287. Jacques de Saroug, III. 81. Jacques de Verone, III, 261, 264 Jaussen (P.), III, 154, 171, 174. Jean Damascène, II, 156. Jean de Maiouma, v. Plérophories. Jean Raybaud, II, 95. Jean de Wirzburg, I, 341. Jérôme (Saint), I, 161, 284; II, 135, 158, 168, 171, 172; III, 40 n. 1, 186, 274. Joinville, I, 256. Josèphe (Flavius), I, 90, 96, 107, 144, 155, 161, 319, 349 n. 4: II, 67, 437, 168, 171, 197, 198, 200, 203, 204, 203 n. 4, 207, 209 sqq., 218, 220 n. 2, 230, 231 n., 234, 260, 265, 288 n. 2, 300 n. 1; 111, 87, 88, 151, 132, 240, 298. Jouguet, Ill, 112. Julien (P.), II, 134.

#### K

Kaibel, I, 7, 14. Karabacek, I, 219 sqq. II, 24. Kenrick, II, 297 n. 2. Khalil edh-Dhàhery, I, 394; II, 181; III, 257, 258. Khayat, III, 184. el-Kiçai, I, 312. Kiepert (R ), I, 48. Kieseritzky, III, 349. Kircher (Musee), III, 84. Kirchhoff, I. 6. Kitab el-aghani, II, 318. Koch, III. 294. Krebs, III, 188. Krehl, 11, 194, 247. Kremer (von), II. 318 n. 1. Kubiischek, II, 401, 402. Kuhn, III, 58 n. 2.

L

Lactance, I, 235.
Lacurne de Sainte-Palaye, I, 381 n. 4.
Lagrange (P.), II, 161, 491, 241, 252, 371; sqq. III, 41, 44, 120, 123, 264 sqq. 284.
Lagumina, I, 395.
Laud, III. 233.

Landberg. I, 310 n. 4. Langlois. III, 226. Lanzone, III, 249. Lavoix, I, 395, II, 51, n. 1. Lazare de Pharp, II, 34. Le Bas et Waddington, no 782: I,107 n. 4. nº 1676: III, 114. Le Blant, I, 399; II, 90. Le Strange, I, 160; II, 341 n. 2; III, 56 n. 1, 254, 276 n. 1, 296 n. 1, 4, 298. Lecomte, I, 263; II, 276; III, 267. Ledrain, I, 300 sqq.; II, 86; III, 107, 108, 185, 244. Lepsius, II, 183. Letronne, III, 112. Levy, I, 33, 90, 108 n. 5, 138, 143, 154 n. 2, 168 n. 5; II, 117, 126; III, 28 n. 4, 191, 193, 332 n. 1. Lévy (Isid.), III, 357. Lidzbarski, III, 86, 106, 107, 108, 163 sqq., 167 sqq , 177, 188, 246, 332 n. 1. Liebnam, II, 240. Lievin (Fr.), I, 281, 340; 11, 293, 303; III, 57 n. 2. Longpérier (de), I, 35 n. 4, 37 n. 1, 219, 249; II, 53; III, 83, 84, 132. Lortet, III, 147, 268 sqq. Lottin de Laval, I, 225. Löytved (J.), I, 1-3, 8, 17, 33 sqq., 81, 87, 94, 101, 115, 167, 201, 287, 393, 394; II, 35 sqq., 60 sqq.; III, 162. Luce (Siméon), I, 366. Lucien, III, 188. de Luynes, I, 66, 249 n. 2; II, 63 n. 5, 81, 94 n. 4, 364.

## М

Macrobe, I, 119, 168 n. 7.
el-Makin, II, 320 n. 2; 323 n. 1.
Malelas (Jean), I, 70 n. 1.
Manfredi, III, 358.
Marino Sanuto, I, 96 n. 4, 400 n. 3;
III, 141, 390.
Mariti, I, 109; II. 400.
Marquardt, III, 38 n. 3.
de Mas-Latrie, I, 273 n. 3.
Mas'oudi, II, 49, 312, 326, 327.
Maspero, I, 183, 239.

Mauss, III, 281, 283. Magrizy, I, 244, 245 n. 2, 258 sqq., 268, 270, 363 n. 1, 396, 401; II, 22 n. I, 366; 111, 256. Meister, III, 142. Méliton (pseudo-), III, 212-216 sqq. Meltzer, III, 30n. 2. Ménandre, III, 151, 152. Merâsid, II, 183, 184. M'Grigor, II, 157. Michel (Ch.), III, 142, 146. Michel le Syrien, III, 226, 357. Michelant, 1, 340. Michon, II, 53, 241, sqq. Mienlet, 1, 310, 317, 339. Miller, III, 117. Millet, II, 89. Mionnet, I, 316. Mommert, II, 250, 406 sqq. Mommsen, I, 16, 106, 109, 208, 280. Moqaddesy, I, 163, 216, 317; III, 56, 290, 296 sqq. Mordtmann, I, 1 n. 1, 4 u. 4, 7 n. 5, 7, 10. 8 n. 5, 12 n. 2, 14 n. 1, 15 n. 1, 16 n. 2, 178; II, 1 n. 3, 2 n. 1, 176; III, 242 sqq., 357, 358. Moritz, I, 48; III, 358. Morone da Maleo (P.), II, 400. Moschns, II, 155, 352 n. 2. Moudjir ed-Din, 1, 216, 268 n. 1, 277. 313, 345, 349, 359, 381, 394, 395; II, 318 n. 3, 337 n. 1, 338 sqq., 342 sqq., 366; III, 81 n. 1, 160, 171-173, 177, 234, 249, 256, 258, 302, 349. Movers, III, 30 n. 2. Mowat, I, 106, 111, 113, 209. Müller (D. II.), III, 131 n. 1; III, 47, 48, 162, 170, i76, I79, 184. Müller (Iwan), III, 112 n. I. Murray, II, 397, 398. Musil (D'), III, 47.

## N

Nåseri Khosrau, I, 246, 393, 320. Nau, III, 224 sqq. Nazim (Meh.), III, 278, 282. Nestle, II, 288, n. 2. Nenbauer, I, 278, 313, 320; II, 125, 142 n. 1. Nicolas de Damas, I, 168 n. 7. Niese, II, 200 n. 2, 217. Noetling, I, 241. Noldeke, 1, 341; II, 1 n. 3, 33, 34, 75 n. 4, 80, 94, 131, 140, 190, 191, 363, 368, 401, 406; 11I, 81 n. 2, 90, 164, 173, 178, 237, 244, 246, 349, 358. Notitia dignitatum imp. rom., I, 162. Nowairi, I, 244, 255, 267 n. 2, 343.

#### 0

Ohnefalsch-Richter, I. 172.
Omont, III, 259.
Oppert, I, 37 n. 1.
Orelli, inscript., n° 3024, 3029: I, 60 n. 1.
Ouranios, II, 194, 198, 221, n. 2, 231, 369, n. 2.
Overbeck, I, 289.
Ovide, II, 68.

#### p

Palestine Exploration Fund, II, 19 n. 4. Panofka, I, 236. Paoli, I, 278, 331, 334, 385, 401; II, 96, n. l, 155. Pape, I, 8 n. 2. Papier (Alex.), II, 78 sqq., 403. Paris (Gaston), I, 370, 382. Paris (Paulin), I, 333, 368. Partsch. III, 33 n. 4. Paul de Saint-Aignan, III, 161, 235 sqq.; III, 57, 83. Pausanias, 1, 177, 182, 235 sept.; II, 68 n. 4, 73 n. 2; III, 187 Pèlerin de Bordeaux, II, 135; III, 228. Pellegrini, I, 488; III, 10 n. 1, 445. Peregrinatio Sylviae, II, 146, 158, 331 n. 1, 350, 352, 356 n. 1, 360, III, 218. Pérétié, I, 77, 393. Perrot et Chipiez, I, 293; II, 160 n. 1 Peutinger (Table de), I, 49. Philon de Byblos, I, 168 n. 7. Photios (archim.), II, 171. Piéridès, I, 178. Pierre l'Ibère (Vie de) citée, II, 159, 163 n. 4, 219, 250; III, 223, 224, 225, 240, 241.

Pierret, 411, 335 n. 1.

Pietschmanu, II, 240. Pindare, I, 188. Plaute, HI, 306 n. 4, 334 n. 1. Plérophories de Jean de Maiouma, III, 226 sqq. Pline, I, I, 314 n. 2; II, 68 n. 3. Plutarque, I. 190. Pococke, I, 1, 178; III, 142, 143. Polybe, II, 66 n. 1: III, 252. 358. Porphyre de Gaza (Vie de saint, II, 349. Porter, I, 49; I, 397; III, 167. Post, III, 167. Pottier, III. 206 agg., 319. Poulle, I, 209. Prietorius, H. I. 3 Preller. I, 174. Procope. H, 75 n. 5, 152, 158. III, 349. Ptolèmée, III, 238 n. 2.

#### ()

Qodáma, II, 312; III, 252, 263. Quatremère, I, 244 n. 4, 265, 268, 271, 401; II, 22 n. 4, 55, 57, 98 n. 3, 366, n. 4; III, 132.

#### 1

Raabe. II, 159 sqq. (v. Pierre l'Ibère .: H1, 223. Ramsay, Il. 402. Rangabé, l, 191. Raouf Pacha, I. 201, 214 Raoul de Dicet, I, 372 n. 1. Rayet, 1, 187; 111, 295. Reckendorf, II, 5 n, 4: III, 244. Reinach (S.), I, 172, 195, 235, 236; II, s. Reinaud, I. 264 n. 4; II, 24, 364. Reisenius. III, 144. Reland, II, 82, 125, 219 n. 4, III, 202. 237. Reman, 1. 1, 16, 49 n. 1, 46-48, 55 n. 2, 81 sqq., 101 n. 3, 132, 183, 280, II, 53, 298, 362, 363; III, 1, 2, Renier (L.), I, 16, 107, 233, 236; II, 123-126: III. 165, 342. Rey, I, 1, 162 n. 4, 273, 278, 331 n 4. 334, 351, 365 n. 2, 401; II, 24, 96. Reynolds, H. 344, 345.

Riant. I, 395, 402. II. 167. Rindfleisch, III. 90, 91. Rinn, II, 240. Ritter, 1, 346; 111, 238. Robert (Ch.), 1, 208. Robinson, 1, 310, 326; III, 251, 253. Rogers. 1, 268. von Rohden, I, 393; II, 240. Rohlfs, II, 22. Rohricht, I. 235 n. 2, 270, 272 n. 4, 273, 274, 309, 310, 331, 334, 335, 331, 365 n. 2, 378, 385, 401, 402; 11, 56, 92, 96, 167, 179, 239; III, 299, 357. Rouzevalle, III, 358. de Rossi, II, 53, 90 n. 4, 357 n. 4. Rostovjew, Il, 403. de Rougé, III. 335. Rousseau, III, 285 sqq., 358. Rouvier (Dr), II, 82, 298; III, 74, 73, 74, 84, 261. de Rozières, 1, 216 n. 4, 336, 358 n. 2; 11, 91, 93; H1, 128. Ruben l'Astrolabe, I, 320 n. 2.

# S

Sa'adiah, III, 77, 79. Sabas (Vie de saint), 11, 151, Sachau, I, 48, 50 sqq.; II, 101 sqq., 108 sqq., 116 sqq., 384; III, 75, 76, 456, 173, 246, 247. de Sacy (S.), I, 219 Sa'id ibn el-Batrik (v. Eutychius), 11, 137 sqq., 320. Sakkelion, I, 187. de Sallet, III, 136-138. Sanchoniaton, 111, 187 Samuel b Samson, 1, 307, 321, de Saulcy, I, 1, 18, 42, 66, 107, 110 n. 2, 160, 204, 269, 315, 317 n. 6; H, 206 n. 4, 2, 245, 246, 254 sqq., 257, 301; III, 42 n. 2, 133, Sauvaire (II.), I, 249, 269, 345; II, 83 n. 4, 344 n. 3, 364; HI, 281-283. Sayce, III, 252. Schefer, I, 216 n. 2, 3, 303, 327; H, 8 n. 2, 96. Scheil (P.), III, 39, 60, 483. Schick, 1, 169; II, 264, 347 sqq., 361. 406 sqq.

Schlatter, II, 200 n. 2, 218. Schlumberger, 11, 61 sqq., 90; 111, 127, 129 sqq. Schoene, II, 417. Schræder, 1, 1 n. 1, 2, 12 n. 2, 33, 73, 126 n. 1, 394; II 176, 388; III, 75 n. 1, 115, 160, 165, 298, 332 n. 1. Schumacher, I, 323, 347; II, 47, 241; III, 92. Schwarz, III, 276. Seccbi (P.), III, 84. Seetzen, I, 246; III, 282, n. 3 Séjourné (P.), II, 17, 19, 52, 53, 302. Selah Merill, I, 161. Sepp, II, 150. Sepéos (Chron, arm. de), II, 137 sqq. Servius, I, 232. Seymour de Ricci, III, 517. Simonsen, II. 3 n. 1, 63 n. 2, 86, 224: III, 160, 162, 180. Simplicius, I. 10, 73. Six, 1, 168 n. 6, 8, 193, 198; III, 214. Smirnow, III, 62, 63, 69. Smith (Eli), 1, 386. Son (Fr.), II, 33. Sozomène, III, 83, 236, 237, Spanuth, III, 236. Spartianus, 1, 231. Stickel, III, 291 n. 3. Strabon, I, 61, 62. n. 1, 174; II, 66 n. 4, 93, 372 n. 1, 380. Stubbs, I, 359 n. 4, 370 n. 1, 378, 386. Stubel, II, 80 n. 2, III, 257. Stud Moller, III, 189. Studemund, II, 138. Stumme, II, 21, III, 93 sqq. Sylvie (Sainte), v. Peregrinatio.

#### T

Tabari, 1, 206, 217, 218, 312.
Tafel et Thomas, II, 58.
Talmud, I, 162, 278; II, 312 n. 4; III, 191.
Templier de Tyr (Chr. du), 1, 239.
Texier, 1, 101, 109.
Théocrite, 1, 86 n. 2, 476, 285.
Théodoret, II, 288 n. 2; III, 237, 238
Théodosius, II, 154 n. 3, 456; III, 228, 236, 237, 295.

Théophanes, III. 230 Thomas, II, 33. Thomson (R.), 11, 398. Tillemont (Le Nain de), II, 65 n. 1. Tischendorf. III, 43. Tissot, III, 27 n. 3. 337 n. 3. Tite-Live, III, 29 n. 2, 325, 337 n. 3. Tobler, 1, 340, 344, 402; H, 144, 149, I50. 155, 353 n. 1; III, 227, 229. Toutain, III, 34 n. 2, 35 n. 2. Trebellius Pollio, III, 156, 139, 195-197, 199. Tristram, III, 283, 299. Troisier (Dr), III, 114. 319. Trumbull, III, 239. Tzėtzės, II, 599.

ſ.

Uhlemanu, I. 146. Uranius, I, 41. Uri de Biel, I, 321, 325. Ustinow (von., I, 99 n. 2.

Vailhé (P.), III, 349.

H. S. I, 54.

١

de Vaux, III, 129. Végèce. II, 127. Velde (van De), I, 346, 347; III, 253. Vial, III, 358. Victor de Vite, III, 5 n. 2. Vidua, I, 49. Villard de Honnecourt, 1, 398 n. 4. Vincent (P. Hugues), 11, 165, 403, 405; III, 44, 121, 123, 266. Virgile, I, 119. de Vogué. — Citations diverses: 1, 1 2, 16, 42 n. I, 46, n. 1, 66, 83, 133 168 n. a, 189, 212, 276, 370 sqq., 393; II, 3 n. 3 et 4, 93, 110 n. 1, 117, 129, sqq., 134, 190, 203, 215, 366 sqq.; III, 6, 136, 191, 193, 197. - Syr. centr. Inscript, semit : Ii. 1: l, 63 n. 2. II. 3 1, 54. П. 6; 1, 54. H. 7 . 1, 66.

```
de Vogue. - Syr. centr. Inscript. se-
  mit.:
  H. 9: I. 13.
  H. 10: I, 12 n. 1, 55 n. 1.
  II. 11: I, 55, n. 1, 372 n. 2.
  P. 4: I. 375 n. 2.
  P. 2: I, 375 n. 2.
  P. 3: I, 55 n. I; III, 81 n. 2, 463
           n. 2, 164, 244.
  P. 4:1, 435; II, 223.
  P. 6: III, 165 n. 1, 170, 171, 174.
  P. 7: II, 143 n. 3.
  P. 8:1. 53 n. 3 et 4, 375 n. 1.
  P. 9:1, 53 n. 3 et 4.
  P. 10: I, 23 n. 2,
  P. 11: I, 23 n. 2.
  P. 13: I, 55 n.
  P. 45: II, 443 n. 2, 120.
  P. 16: 1, 20 n. 1; II. 4, 7; 113
           n. 3; III, 245, 246.
  P. 47: II, 4, 413 n. 2; III, 53 n. 1.
  P. 48: II, 4; III, 53 n. 4.
  P. 20: III, 108, 109, 195.
  P. 21: III, 108.
   P. 22: I, 20 n. 1, 131, 383; III, 10%.
   P. 23: I, 40 n. 1: III, 136.
   P. 24 . I, 54; III, 195.
   P. 25: I, 40 n.; III, 195.
   P. 26: III, 82, 195.
  P. 27: I. 383; III, 54, 82, 162, 195.
   P. 28: 1, 40 n.; III, 53 n. 1, 134 sqq.,
           195.
   P. 29: I, 40 n.: III, 53 n. i.
   P. 30: 1, 426.
   P. 30 \alpha: III, 246.
   P. 33: I, 63: II, 224.
   P. 33 a: I, 63.
   P. 33 h: III, 165.
   P. 36 \alpha : III, 210.
   P. 37 I, 378 n. 7; III, 462.
   P. 49: II, 224: III, 465.
   P. 54: I, 123.
   P. 55: III, 407.
   P. 65: II, 113 n 3; III, 82.
   P. 66: H, 113 n. 3.
   P. 67: III, 52 sqq., 476, 178, 179, 245.
   P. 70: I, 135; III, 163.
   P. 71: I, 378 n. 7; III, 175, 178.
   P. 74: I, 118.
   P. 75 . I, 53 u. 3, 4; III, 171.
```

de Vogué. - Syr. centr. Inscript. sémit.: P. 80: II, 6. P. 83: III, 164. P. 90: II, 77 n. 3; III, 171. P. 93: II, 94; III, 245. P. 94: I, 124. P. 93: II, 1; III, 8! n. 2, 178. P. 98: III, 171. P. 99: 1, 118, 393. P. 101:1, 118. P. 103: III, 163. P. 111: I, 55 B. P. 123: I, 55 n. P. 123 a: I, 61. P. 124: II, 4: III, 135, 173. P. 425: II, 210. P. 132 : III, 176. P. 139: I. 20 n. 1. P. 141: III, 170, P. 452: II, 443 n. 3. Volney, I, 181. Vopiscus, III, 196, 199.

# W

Waddington. - Citations diverses : I,

3, 168 n. 5, 394; II, 1, 95, 124 n. I, 232 n. 4; III, 91, 136, 138, 179, 197. – Recueil des Inscr. gr. et lat. de Syrie. Nos: 1843: I, 23. 1811: I, 206. 1847 : I, 213; II, 39. 1855 : I, 94. 1855 a: I, 101 n. 2. 1856 : I, 94. 1857: I, 94. 1859 : I, 106. 4860 : I, 414. 1861: I, 110 n. 2. 1866 b: II, 243. 1874: L. 208; H. 40. 1875 : II, 40. 4890 : 1, 83; III, 472. 1901: III, 243. 1903 : II, 154.

1906  $\alpha$ : 1, 6; III, 231.

```
Waddington. - Recueil des Inscr. gr. et |
                                             Waddington. - Recueil des Inscr. gr. et
 lat. de Syrie.
                                                lat. de Syrie.
     Nos:
                                                   Nos:
    1907: I, 210, 398.
                                                  2297:1,8.
    1911:11,67.
                                                  2298: 11, 115 n. 1.
    1913: Il, 101.
                                                  2308: 11, 70.
    1916: I, 23.
                                                  2309 : 1, 17,
    1922: I, I10 n. 1.
                                                  2325 : I, 13.
   1928: II, 378 n. 3.
                                                  2329: I, 8, 12.
   1936 a: II, 384.
                                                  2330 : II, 115 n. 1.
   1944: I. 210.
                                                  2339: I, 8.
   1945:1, 210.
                                                  2340 a: II, 113 n. 1.
   1946: II, 127.
                                                  2345 : 1, 11 ; II, 70.
   1949:11, 244.
                                                  2331 : II, 67.
                                                  2354 : II, 415 n. 4.
   1950, 11, 244.
                                                  2370 : II, 71.
   1962: I, I4.
   1963:1.4.
                                                  2374 b: I, 57 n. 2.
   1968: III, 45 n.
                                                  2396 : I. I5 n. 4, 23; 10, 173.
   1984: II, 37I.
                                                  2412 \ a: 11, 225.
   1984 a: 11, 210.
                                                 2412 d: 11, 8.
   1990: II, 67.
                                                 2412 m: 1, 22.
   1999: II, 210.
                                                 2412 n : 1, 162.
   2009 : III, 182.
                                                 2413: III, 82 n. 1.
   2017:1, 371.
                                                 2443 d: 11, 371.
   2044: i, 132.
                                                 2414: 1, 45 n. 1, 20,
                                                 24I5: I, 7.
   2053: I, 9, 19.
   2064: II, 16.
                                                 2419; 1, 8.
   2070 c: II, 371.
                                                 2420: 11, 63,
   2070 e: II, 123.
                                                  2424:11, 427.
   2097:1, 19.
                                                 2429 : III, 348.
   2105 : 111, 185.
                                                 2440: 11, 123.
   2112:1,7.
                                                 2445 : II, 378 n. 4.
   2115: II, 383.
                                                  2451 : I, 56 n. 1.
   2143: II, 383.
                                                  2463: 1, 73 n. 2; II, 401.
   2146 : III, 182.
                                                  2485 : II, 210.
   2147 : 111, 92.
                                                 2497: 11, 66
   2151: 11, 383.
                                                 2498 : II, 66.
   2172 : III, 172.
                                                  2520 : II, 63.
   2196: I, 7; III, 92.
                                                  2537 b: 11, 66.
   2203:1,7.
                                                  2537 c: 1, 19.
                                                  2537 g:I, 48 n. 2.
   2212 : I, 17.
   2222 b: II, 371.
                                                  2537 h: 1, 415 n. 1.
   2236: I, 122.
                                                  2543 : 1, 19,
   2245 : II, 42; III, 182.
                                                  2557: 1, 23.
   2256: I, 5.
                                                  2557 a : II, 66.
                                                  2557 e : II. 65, 77 n. t.
   2260 : I, 5.
   2267 : II, 127.
                                                  2559 : II. 39,
   2272:1,122
                                                  2559 \ a:1, 4.
   2293 \ a:1,6.
                                                  2562 a : 1, 49.
   2296 : I, S.
                                                  2562 \ d: 1, 210.
```

lat. de Syrie.

Nos:

2562 g : 1, 48, 55.

2362 h, i: 1, 19, 46, 48. 56.

2562 / : 1, 48, 56.

2574 € . 11, 1.

2577 : 11, 77.

2577 e: 1, 23.

2578: 11,84.

2580 . III. 82 n. 4.

2582:111, 172.

2583 : 111, 195.

2587 : III, 82 n. 1.

2588: III, 146 n. 2.

2591 : III, 82 n. 1, 170.

2596 . 111, 170, 195.

2598 : П1, 82 п. 1.

2602 : III, 136.

2604: II, 119 n. 1.

2606: III, 29 n. 4.

2608 : III, 197.

2609: III, 162.

2613:11, 44, 87.

2614:11, 87.

2615 : 11, 87.

2616:11, 44.

2600 : III, 462.

2689: 111, 247.

2703 b: III, 172.

Wagnon, III, 91, 95.

Waddington. - Recueil des Inscr. gr. et | Warren (Ch.), II, 99 H. 3, 219, 251, 262, 263 n. 1, 403.

Wartabet, 11, 24.

Weil, I, 14 n. 1, 20.

Welcker, 1, 236.

Wellhausen, III, 181.

Welzstein, I. 1, 6, 132, 394; III, 91.

Wilken, 1, 273, 274.

Wilmanns, I, 203.

Wilson (Ch.), II, 316, 356 n 1; III. 278, 282, 330.

Winer, I, 146.

Wood, II, 83 sqq.

Wright, I, 53 n. 3, 126 n. 1, 178, 215

n. 2; 312, 317, 324; II, 82, 86, 386,

1, 401; 111, 91, 160, 173.

Wünsch, III, 304 n. 3.

al-Ya'kouby, II, 50 n. 3, 220. Yaqout, I, 161, 259, 306, 312, 317 n. 6, 320, 327, 338, 344, 347, 400, 402; 11,

40, 182, 184, 247; III, 56, 449 sqq, 251, 256, 296, 297.

Z

Zangemeister, II, 26 n. 1, 403.

Zenner, III, 92.

Zunz, II, 400.

# INDEX REBUM

ab (mois palm.), II, 74. abaia = patrice?, III, 216.  $abd = \delta \omega_{295}$ , III, 145. abstinence du pain, Il, 134. acher al hab-bait (majordome), 1, 38. Actiaque (ère); v. ère d'Actium. addir (titre), 1, 86. Adon melakim, titre royal ptolémaïque phénicien ; v. basilies. - (ère de l'), v. adoption chez les Nabat, et les Palmyr., I, 60, 61, agrimensores. I. 5 n. 2. amphores grecques, III, 70 sqq., 357. amulette phénicienne, II, 39, 60. anak, « libella » hébraique, II, 268. anses estampillées, v. amphores. apothéose, 1, 40, 41; 11, 65, 248, 369. aqueduc (de Siloé), II, 259 sqq. arabes (inscriptions) . v. inscriptions. - divinités, II, 247. arc (ogive) de tiers point, - de quintpoint, 1, 398. archers palmyréniens, II, 118. architectes arabes, II, 268. argapète, III, 195 augustales, III. 33 n. 2. auguste (jour), III, 412, 113. autel nabatéen, II, 108. auxiliaires syrieus, 11, 118 sqq., 218

n 1.

baptême (lieu du) de J.-C., 1, 344. basilies (seigneur des), titre des Ptolémées daus les inscr. phéniciennes, I, 69, 86; II, 394 n. 4. basilique de Constantin, v. Saint-Sépulere. Bauinschrift (inscr. de Zindynli dite), II, 101. bédonins (chants des), Ill. 94 sqq. ben ham-melek (titre), 1,36. beneficiarius, II, 399. bereile (= reservoirs), 111, 141, 142. berquils (id.), 111, 141, 142. bœuf d'Adam (légende du), f, 311 sqq. bœuf (image du) sur les autels, II, 112. 111, 73, 76, 82. bonnet de prêtre (plante), 11, 23. bornes; v. milliaires.

C cachets, v. sceau.c. calendrier de Gaza, III, 83. - égyptien, III, 111. - héliopolitain, 11, 7, 17. павате́сп, П. 226. — palmyrenien, II, 6 sqq.: III, 203, 357. - phémcien já Cypre, II. 390 n. 2); III. 16.n. 1. - romain. Son introduction en Syrie.

1, 71.

califat de Bagdad, II, 326. cames, gîtes d'étapes, II, 239; III, 258. camp romain à Monchrifé, II, 26. campanile du Saint-Sépulcre, II, 156. canne à sucre (plantations,) I, 348. carte mosaique de Madeba, II, 161 sqq.; v. Madeba. censitor, 1, 4, 5 n. 2. censor, 111,31. Cent (conseil des), II, 297; III, 3.17. centumviri, II, 406. centuriæ, II, 127. centurio, II, 296 Cereales, cerealicii, III, 33 n. 2. chapiteaux byzantins, II, 344. chatt = année; plur. : chanôt (phénicien), II, 387 sqq. chanve-souris (noms syriaques de la), III, 93. chibboleth, III, 96. chiens sacrés, 4, 235; chien des Sept-Dormants, III. 293 sqq., 295, n. 3. chillek (ph.) = sauver, I, 165. circuli de Carthage, III, 325. clavus (vêtement), III, 108. clibanarii, III, 243. clichage; v. estampages. collegium, III, 325. collegia de Carthage, III, 22 sqq. comes primi ordinis, I, 6. comitianus, III, 233. concile de Jérusalem, I, 386. cornicen, II, 43. cornicularius, II, 43. corrector (titre), III, 139, 140; v. rector. coufique, v. inscript. arabes. coupole de la mosquée d'Omar. II. 400. couteliers de Sidon (corporation des), III, 330. Croisades, croisés, II, 178, sqq; III, 57; v. inscriptions. Croix (reliques de la Sainte), II, 180; à Paris, 11, 239. curra, III, 109. curiæ de Carthage, III, 22 squ. cypriote (écriture), 1, 193 sqq.

D

Dacicus (titre), III, 111.

dates (formule des), I, 21. dendrophores, III, 33. désinence des noms nabatéens (ô ou ou), II, 12; v. flexion. dharih, sépulcre arabe, II, 362. diacritiques (origine des points), II, 48. dialectes arabes du nord de l'Afrique, III, 93 sqq. - de Tunis, III, 94, 99 sqq. didesmus bipennatus, II, 22. didymeion, III, 19 n. 2. difta (= olėandre), II, 24. dinar, 1, 205. dirhem, 1, 205. divinités arabes, II, 247. djeziyé (impôt arabe), II, 518. doubles noms snr les cachets sémititiques, II, 30, 31, 116, 253. duel en araméen, ll, 148. dux Arabiæ, I, 6.

dagon (prétendu mois palm.), III, 246.

dynastie nabatéenne, Il, 375, 376 n. 2. E eaux (système des) à Jérus., III, 263 n. 1. ebed ham-melek, titre hébreu, I, 37. école archéol. du Caire, III, 319. école archéol. de Syrie, III, 319 sqq. églises; les églises sont placées dans la liste générale des n. pr. sous leur vocable special. egregius, II, 244. éléphant (nom punique de l'), 1, 231 elim (= optimates), I, 83. emphatiques (lettres), II, 105; III, 96, 174. épagomènes (jours), II, 390 n. 2. épigraphes de jarres et d'amphores, III, 70 sqq. épimélètes palmyréniens, II, 1-3, 16. éponge américaine, III, 206 sqq., 349. equites sagittarii indigenæ, I, 163 n. 1; 11, 125. ères employées en Syrie, 1,68 sqq. ère d'Actium, I, 68; II, 297.

de l'Adon melakim, I, 69.d'Adraa, II, 215.

ère d'Alexandre, v. Séleucides.

- d'Ascalon, III, 85.
- de Bostra, I. 9, 14, 17; II. 15, 243, 244, 245, 401.
- de Citium, I. 87; II. 391.
- de Constantin, II, 54.
- des contrats = ère des Séleucides,
   1, 68.
- de Damas, I, 8, 9.
- de Gaza, III. 85.
- des Grecs, v. Séleucides.
- d'Irbid, 1, 18,
- de Madeba, II, 13, 52, 53 n. 2, 175, 401.
- de Pompée, 1, 18, 68; II, 18,
- romaine ou des Sélencides, I, 67.
- des Séleucides, I, 9, 10, 66, 67, 68,
- de Tripoli, II, 298.
- de Tyr, I, 81, 84; II, 395 n. 1.

erodium laciniatum (plante), II, 24. estampages (clichage des), I, 224 sqq. etanim (mois phén.), III, 16 n. 1. evonymus (plante), II, 23; v. tayibet el-

ism.

ŀ

Fatimites, II, 310 n. 2 (protocole des califes), 325.

flexion des noms nabatéens en ou, II, 385-387; III. 173 n. 3.

forme innaire des lettres, €. C, III, 44.
formule des dates sur les monnaies
arabes, II, 31.

frère du roi (titre nabat. = épitrope), l. 61; II, 380, 381.

fulgurati, II, 73.

fusain (plante), II, 23, 24.

G

gemme à portrait, II, 8.

génitif (construction du', I, 302; II, 177; en palmyr., III, 163.

gens, gentes, III, 27.

géographic médiévale de Palestine. II. 55 sqq.

Germanicus (titre), III, 111.

gerokomion de Jérus., II. 148, 157, 158.

gouverneurs de la province romaine d'Arabie, II, 240 sqq., 405 sqq.

- de nome egyptien, III, 357.

grotte de la Nativité (Bethléem), II, 323,

Н

havyar (mois phéu.), III, 16 n.

haram (= enceinte sacrée), I, 82.

haram d'Hébron, II, 359, — de Jérusa-Iem. II, 318, 359.

hegemones perfectissimi, II, 243 n. 4. « hémisphère » du Saint-Sépulcre, II, 407 sqq.

hetaeres (des Ptoléméees), I, 286.

huperberetaus, I, 10.

I

Incendie des remparts (méthode de mine), II, 138, 139.

iconologie, I, 157, 158.

imaginifer, 1, 111.

immolation des enfants chez les Arabes, II. 76, 403.

Inscriptions.

La plupart des inscriptions sont indiquées par le lieu d'origine, à chercher dans l'index des noms propres.

V. en outre: Corpus. Euting, Vogué, Waddington, dans l'Index des autorités citées.

Inscriptions arabes: I, 201, 211, 241, 262, 280, 397; II, 19, 24, 47, 302, 362, 400: III, 41, 278, 283, 285.

Inscriptions araméennes, I, 238; II, 101; III, 59.

Inscriptions des Croisés, II, 234; III, 57, 106.

Inscriptions cypriotes, I, 198.

grecques: 1, 4, 94, 99, 101, 169, 285, 300; II, 42, 16, 48, 52, 61, 78, 80, 89, 98, 161; III, 70, 82, 109,

116, 246, 347.Inscriptions gréco-nabatéennes : I,12, 174.

Inscriptions gréco-romaines : 11, 397.

Inscriptions hébraiques : 1, 33, 167, 293; II, 28, 45, 116, 251, 279; III, 154, 188.

Inscription metrique grecque, I. 7. 14; II, 99.

minéenne, II, 9.

nabatéennes: 1, 48: 11. 12, 108, 128, 183, 185, 189, 197, 203, 220, 221, 360, 366, 370, 379, 380.

Inscriptions neo-puniques, III, 323, 327, 342, 344.

Inscriptions palmyréniennes. 1, 53, 60, 115, 300; 11, 1, 82, 83, 94, 118, 124, 128, 175, 382; 111, 5, 47, 107, 131, 134, 156, 160, 163, 176, 194, 202, 242.

Inscriptions phéniciennes et puniques, I, 77, 81, 87, 230; II, 60, 80. 294; 111, 1, 22, 70, 114, 142, 147, 304.

Inscriptions romaines, II, 25, 35, 43, 397, 403; 111, 27, 129.

iqume' (plur. : iqumat), gites d'étape (ar.). H, 239,

irrigations à Pétra, II, 93 agg. iyar (mois), I, 66 sqq.

jardins de Pétra, II. 93 sqq.; - du roi a Jérus., II, 265 n. 4. jarres à inscriptions phéniciennes, III, 70 sqq.

karar (mois phèn.), III, 16 n. 1. khán (usage de ce mot), 1, 250. kharádj (impôl), II, 317. kibrat (points cardinaux), 1, 82, kinian (mois palm.), II. 226 n. 2; v. Qinian. khoumes (arc arabe de quint-point). I,

398.

L

L, sigle de date, II, 396; III, 410. labarum (image du), II, 344 n. 1. lampes à inscriptions, II, 19, 51; v. lychmaria, laodice (mois phénicien?), Ili, 16 n. 1. lebes, II, b3.

légats d'Arabie, II, 241 sqq. - de Syrie, I, 210. lėgion, II, 25; voy. à l'Index I, Antoniniana. Apollinaria, Curanaique, Fretensis, Gordiana, etc. liberta, 1, 60. librator, II, 267 n. 1. Lieux-Saints (dévotion des musulmans aux), 11, 406. lions de Beibars, I, 266 sqq. lislis (plante), II, 22. lithostrotos, 11, 399. loculi, II, 129. lychnana (lampes), 1, 471; 111, 41, 349; avec inscr. grecques, II, 19 n. 5. a inser. arab, II, 49-21; coufique, 111, 283. - palestiniens, II, 91; - chrétiens, II,

М

402.

89 sqq.; - arabes, de Djerach, II, 47,

machinarius, II, 151. macia (ar.), II, 83. magister, Ill, 31. maître de camp (nabatéen), II, 193. mamelouks, II. 239, 240. mandjānig (artillerie), I. 275. Mane Thécel Pharès (expliqués), 1, 136 marchés de Jérusalem, II, 148, 159. marzeah, sens de ce mot phén., Il, 390, marzeah, mois (?) phénicien, III, 16 n. 1, 29. mazrah carthaginois, III, 22 sqq., 329, 345, 346. Memnonium, I, 319. merpha, merphaim (mois phén.). III. 16 n. 1. mezouzah, III, 221, 222. mil (ar.), I, 205. michgolet a libella », II, 268, n. 2. migrach, III, 19.

mille (sa valeur chez Guill, de Tyr), I,

390. milliaire arabe, I, 201, 395; II, 48; III, 288.

- du pays de Moâb, I, 208; II, 405.

milliaires romains, Il, 35 sqq. 222; 280. milliarium aureum, 1, 282. minéenne (inscript.), du Caire, Il, 9 sqq. minian (corr.: ginian), mois palm., II, 6 sqq., 223, 401. mizān, III, 9. mizrah, III. 324; v. mazrah. modius (coiffure), 1, 126, mois arabes, Il. 7. - palmyrėniens, III, 357. - phéniciens, III, 16 n. 1. - romains, III, 357. momie de Palmyre. I, 115. monastères de Jérusalem, II, 138. monnaies d'Acre, I, 345, 316. - d'Adraa, II, 245, 246. - d'Antioche, III, 84. - à fig. d'Apollon, III, 214. - de Beibars, I. 268. - de Césarée, I, 316. - avec la légende Cesar, 1, 232. - d'Erix, I. 236, n. 3. - de Gadara, II, 301. - de Gallien, II, 245. - de Marathus, II, 396 n. 3. - de Marc Aurèle, II, 301. - de Messine, I. 236. - de Ségeste et d'Erix, 1, 236 n. 3. - de Sidon, III, 132. - de Tripoli, II, 297. - de Tyr, I, 90. - de Valérien, II, 245.

phéniciennes, II, 80 sqq.
mosaiques de Berdja, II, 53;
de Bethléem, II, 139.

- de Zénon, II, 206 n. 1.

- de Madeba, 11, 52. sqq. 161; v. carle

monnaies arabes (date), I. 249; II, 51.

- nabatéennes, I, 63, 64; II, 203.

— de la mosquée d'Omar, II, 140.

de Qabr Hiram, II, 53,
mosquées d'Omar (grande), II, 337, 340.
(= petite, II, 323 sqq.).

N

nabatéenne (origine) d'Hérode, III, 358 Nabatéens (reines des), I, 43. — rois, I, 42; II, 375 sqq. nasales dans l'écriture cypriote, 1, 493 saa. nefech (monnment funéraire dit), II, 189, 190, négation en araméen, II, 406 n. 1. Nestoriens (église des) à Damas, 11, 328. noms grees (transcription sémitique des), I, 186. noms propres nabatéens, 1, 39; II, 12, 213, 381, - terminės en ou, II, 385. — en *on*. II, 371. noms theophores, I, 39. noms de lieu en Palestine, leur terminaison, II, 470. nosocomion, à Jérus., II. 151. numerus Palmyrenorum Hercul., 11, 125, numen sanctum. III. 39.

()

ogive, I, 398.
oféandre (plante), II. 24.
omariennes (mosquées), II. 339.
ordo (= collège), III. 31.
ordo decurronum, III. 33.
ordines carthaginois, III. 22 sqq.
organisation sociale des Carthaginois,
III. 30.
orientation des églises, II. 350.
ossuaires d'Afrique, II. 78 sqq., 403-404.
oudja égypt., III, 189.
ouousoûm, marques distinctives des
tribns arabes, III, 303.

P

passif araméen interne, H. 4.
patronus, HI, 437 n. 4.
peldevi (secau) de Chahponr, II, 33.
perfectissimus, II, 243 n. 4.
peste d'Emmais, I, 345.
phanlot (mois phénicieu), HI, 16 n. 4.
phatil, HI, 447.
poids phénicieu, II, 396 n. 2.
— de Syrie, H, 82.
pont d'Artonsia, HI, 253.
pont de Beibars, I, 262 sqq.
p. de Damie, H, 466.
p. de Jacob, HI, 251 sqq

pont de Lydda, I, 396-399. ponts en Egypte, I, 398. pont des Lions, I, 398. portae (= collèges electoraux en Afrique), III, 325. portigne (construct. d'un -) phénicien, I. 84. praefectus alae, II, 244. praepositus, 1, 5. praeses Arabiae, I, 6. praesidium (= lieu de garnison), II, 171 n. 1. primicerius, III, 231, 232. primipilarius, I, 4. prince des Croyants (titre), I, 217, 218. princeps, III, 31. pronom (emploi du) en nabatéen, II, 133. propylées de la basilique du Saint-Sépulcre, II, 347, 349. province romaine d'Arabie, II, 240 sqq. proxène, III. 145. psychopompe, I, 237. psychostasie, I, 158. ptochia (asiles), Il, 158.

#### Q

qau, instr., I<sub>I</sub>, 268.
qinian (mois palm.), II. 6, 226, 339, 401; III, 202-206, 246, 337.
qonaq (= hôtellerie), II, 240.
qonmaq (verbe turc). II, 240.
quint-point, v. arc.
quintilis, quintilios (mois), III, 246.

#### R

rab, titre phénic., III, 1.
rabbeta (= aînée), I, 160.
rág'ma (plante), II, 24.
Rameaux (procession de) à Jérus., II,
331.
rector Orientis (titre), III, 349.
reliquaire des Croisades, II, 234.

#### S

saber, figuier de Barbarie, I, 263. sacerdos Apollonis, III. 4 n. 1. sacrifices humains, II, 74 sqq.

connue, III, 331 sqq. sarkin (titre), II, 191. satrape (portrait de), II, 8, 9. sceau ammonite, II, 45; - israėlite, 1, 33; II, 27, 31 n. 416, 251 sqq.; III, 154 sqq. - phénicien, I, 167; II, 31 n. 1; III, 147 sqq. - sassanide, II, 33. à légendes sémitiques, III, 188 sqq. scholaris, III, 233. scholasticus, I, 17. sculptures syriennes, II, 26. sebasté (la) = jonr auguste, III, 109 sqq., 114. sebil (fontaine), I, 93. seghirta (= cadette), 1, 161. sénateurs de Palmyre, II, 89; III, 108. sifflantes en néo-punique, III, 332. simag (plante), 21 n. 2; II, 24. sirėnes, III. 207. sminthios (mois rhodien), III, 357. soûfis, III, 58. source d'Ino Leucothea, II, 68; — d'Isis, II, 68. de Siloé, II, 148, 157: v. Siloé. - sacrée de Palmyre, II, 1; v. Ephka. station d'archéologie orientale en Syrie (création d'une), III, 319 sqq. statue d'Obodas, II, 366. - de Rabel 1er, II, 221. stratèges (fonction héréditaire, I, 62); Il, 215 n. 1; - str. des Arabes, II, 220; - des Nabatéens, II, 188, 189, 192, 193, 200, 216 sqq. styrax (plante), II, 69. sufetes, I, 90, 91; II, 296. suffixes en palmyrénieu, II, 176. sumac, II, 24. superliminaria, III, 341 n. 1. symbolique égyptienne, II, 28. Syriae exercitus, II, 218 n. 4. Syriens blancs, III, 68. syssities de Carthage, III, 29.

samech néo-punique, son identité mé-

T

tabella devotionis punique, III, 304 sqq., 350.

taberna, 1, 109. tablai égypt., I, 121. taille des pierres (spéciale aux Croisés), I, 276. taiybet el-ism (plante), II, 21, 56, 402. tamouz (mois), III, 203-205. temple juif (figure du), II, 357 n. 1. tephillim, III, 221. terminaison des noms de lieu araméoarabes en Palestine (itha = yé), II, 170. terrasses; v. toit. tessères (palm.), I, 134 sqq. tiers-point; v. arc. toits (lieu du culte sur les), 11, 372. tombeau de David et des rois de Juda, I, 107; II, 254, III, 87; inscription moderne, Il, 257; forme, II, 260 sqq.; v.

- des Macchabées, II, 190.

David, Juda.

- des prêtres à Jérusalem, II, 289.

tombeau de la Vierge à Jérusalem, II, 406. traditions Iocales, I, 322 sqq. traité entre Kélaoun et les Génois, I, 219. tubicen (?), I, 112. turmæ (= escadrons), II, 127.

U, V, X, Y, Z

undecim primi, III, 33.
vases de Citium, I, 237.
Venerei, III, 33 n. 2.
verre (anciennes fabriques de), II, 233.
vexillarius, II, 121.
via recta à Jérus., II, 356 n. 1.
xanthicus (mois), I, 10.
yod final des noms palmyréniens, II, 386.
yod (suffixe phénic.), III, 313, 330, 339.
ziaw, ziw (mois), III, 16, n. 1.

# INDEX DES NOMS PROPRES ET DES PRINCIPAUX MOTS GRECS

(N.-B. — Les noms propres ont été souvent reproduits avec la désinence du cas auquel ils se rencontrent dans les passages indiqués )

## A

'Ααδαδία, π.'p., 1, 38. 'Aδάδαθς, n. p., 1, 19. "Αδαδος, n. p., II, 62. 'Αδαδάλγου, n. p., 1, 16. 'A66a7os, n. p., 111, 164. 'Αβδάλλας, n. p., II, 12, I76 n. 3, 368. 'Αβδία, 'Αβδίας, n. ρ., l, 38. 'A6605σ:205. n. p., III, 145. 'Αδεδράψας, n. p., l. 178. 'Αβισσέου, n. p., 111, 172. 'Αδοελία. n. p., II, 77 n. 3. "Ay (mois), II, 7. 'Αγαθοκλεία, n. p., III, 242. αγαλμα, I, 83 n. 2. 'Ayyatou, n. p., III, 160. 'Αγγαλθαδαείθ (mois), II, 7, 227 n. 2. άγοράνομος, ΙΙΙ, 81. Αγρίπου, n. p., III, 137. 'Αγρίππας, n. p., II, 62. 'Αγριππινιανού, n. p., II, 19. άγυία (rue), I, 180. 'Αγυιάτης ('Απόλλων), Ι, 180. 'Αγυιεύς ('Απόλλων), Ι, 180. 'Αδάδα, π. Ι., Η, 125. 'Αδόγα, n. l, II, 425. 'Aδδουδάνη:, n. p.. III, 173. 'Αδελφών (θεών), 1, 84. 'A 8:0 a. u. l., II, I71.

'Αδιαθίμ, n. l., ll, 169. Αδραηνών (τυχη), Η, 246. 'Αδριανή, n. p., III, 85. 'Αδριανός (θεός), Ι. 41, 11, 368 n. 1. 'Αδριανός, n. p., l, 11. 'Αδριανός = Παλμυρενός, Π. 122-123. 'Αζέμιλχος, n. p., I, 90 n. 5. "Αζρουδιος, n. p., II, I42. 'Αθενεᾶτις (tribu), 1, 182 n. 1. 'Αθηνά Σώτειρα, Ι, 181. Aία, n. I., II, 169. Aif, n. l. II, 169. Αίλιανός, n. p., I, 16; II, 175. Αθλιος, n. p., III, 84. Αίλιος Βάσσος, n. p., II, 244 n. 2. Αξρανης, ΙΙΙ, 165, 197. Αίσαμσος, n. p., III, 188. 'Axμή, n. p , III, 163. 'Απραβάνης, n. p , II, 383. 'Ακραβιττίνη, n. p., II, 166. "Aλα, n. p , III, 180. 'Αλαμούνδαρος, μ. p., 11, 210. Αλασιώτας ('Απόλλων), Ι, 178. "Αλαφθα, η. ρ., ΙΙΙ, 243. 'Αλεξάνδρου (θεοῦ), Ι, 41 n. 'Αλέξανδρος, n. p., III, 84. 'Αλεώμ (mois), II, 7, 227 n. 2. 'Aλέν, n. p., 11, 68 n. 1. 'Αλ:εύς, μ. ρ., Ι, 189. "Ala: 1005, n. p , III, 170, 242.

"Alxios, n. p., II, 44, 15; III. 418, 420. "Αλων 'Ατάθ, ΙΓ, 168. 'Αμαθούς, n. l., 1, 349. 'Αμαραΐος, n. p., 11, 208 sqq. 'Αμαρίνος, n. p., 11, 208, 211. "Αμαρος, n.p., II, 210, 211. 'Αμδραίμ, ΙΙ, 208. 'Αμδράμ, **n**. p., 41, 210. 'Aμβρί, n. p., II, 208, 210. 'Αμδρίλιος, n. p., 11, 210. 'Αμδρό, n. p., 1Ι, 210. 'Αμβροί, n. p., II, 208. "Αμδρος, n. p., II, 210. "Αμεας, n. p., 111, 248. 'Αμμώνιος, n. p., I, 104. 'Αμμώνις, n. p., I, 103. "Αμος, n. p., III, 347, 348. 'Αμπλίατος, n. p., I, 21. 'Αμρείλιος, η p., II, 210. 'Αμύκλαι, Ι, 176. 'Αμυκλαΐος, Ι, 176. "Αμυκλας, Ι, 176. "Αμυχλος, Ι, 176. ἀνάγαιον, III, 160-162. άναδέω, III, 198, 199. "Αναμος, n. p., II, 12, 197; III, 243. 'Ανειμος, n. p.. Il, 397. "Aveos, n. p., I, 55. 'Αννα, n. p., I, 124. "Αννηλος, n. p., III, 92. 'Aννίδας, n. p., III, 116, 143. "Avves, n. p , I, 15. 'Avviou, n. p., I, 21. 'Αννώβας, n. p , III, 143. "Ανομος, n. p., ll, 11. 'Ανουνός, n. p., II, 11. 'Αντίπατρις, n. p., III, 241. 'Αντωνείνου, n. p., III, 347. άνώγαιον, άνώγεων, 111, 161. Άουείδος, n. p., 1, 122. 'Αουειδηνός, n. p., I, 142. 'Αουτδος, n. p., I, 13. 'Αούσα; [gén.], 11, n. p., 16. ἀποθεῶ, ΙΙ, 71-73. άποχεφαλισμός, 1, 173. 'Απολλινάριος, n. p., III, 214. 'Απολλόδωρος, n. p., l, 21. ' Απόλλων 'Αγυιάτης, Ι, 180. 'Απολλών 'Αγυιεύς, Ι, 180.

'Απολλωνεάτης (tribu), I, 182 n. 1. 'Απολλωνίας, n. l., I, 268 n. 1. Αραδαθά, n. I., II, 218. 'Αραδικω (θεω), Π, 14. 'Αράδ, n. l., 11, 172. 'Αραμά, n. l , II, 172. 'Αραμαθά, n. l., I, 96. Άργεύς, Ι, 189. 'Αρεμθά, n. I., I, 95, 96. 'Αρεμθηνός, Ι, 95, 96. άρ:θμός, I, 144; (numerus milit.), III, 231. 'Αριμαθαία, n. I., I, 96. 'Αριστείδης, n. p., 1, 300. 'Αρίστωνος, n. p., III, 146. 'Αρμαθέμ, n. l., II, 168. 'Αὀδιά, n. p., l, 4 n. 4. 'Αρσινόης, n. p., I, 84. 'Αρτεμίδωρος, n. p., III, 145, 186. 'Αρτέμων, n. p., I, 189. 'Αρχελαίς, n. p., I, 16. ἄρχων, III, 4. "Ασαμος, n. p , III, 347. "Aσασος, n. p., II, 87. -"Ασδρουβας, n. p., III, 116. "Ασθωρος, n. p., III, 157. 'Ασκαλωνείτης, 11!, 347. 'Ασκληπίος, Ι, 236. άτέλεια, ΙΙΙ, 8. άτελής, 111, 2. 'Ατέργατις, 111, 172. Αὐδηνῶν (φυλή), Ι, Ιδ Αὐδονίς, ΙΙΙ, 306. Αύμος, n. p., I, 19. Αὐρήλιος, ΙΙΙ, 157, 160. Αύσας, Αύσος, n. p., 11, 16. 'Αφθά, n. l., III, 240. 'Αριτρίτα, n. p., I, 196. 'Αφρόδίτη ένκήποις, Ι, 83 n. 2. 'Αψαῖος, n. p., III, 172, 349. 'Αψάλωμος, n. p., I, 190 n. 3. 'Αψάσωμος, n. p., I, 184. 'Αψάρων, n. p., I, 192. 'Αψάχων, n. p., l, 192. 'Αψιβά, n. p., I, 191. "Αψης, n. p., I, 189, 191. "Αψητος, n. p., l, 190 sqq.

В

Bάα, n. p., III, 165.

' Απόλλων ' Αμυχλαΐος, Ι, 176 n. 2.

Βάγρατος, n. p., I, 56; II, 384. Βάδαρος, n. p., II, 115. Βαδέζωρος, n. p., III, 151. Βάδρος, n. p., II, 115 n. I. Βάθανα, n. l., II, 217. Βαΐδα, n. p., I, 135. Βάκαθος, n. l., ll, 219. Bαλά, n. l., I, 162 n. 5. Βαλεάζαρος, n. p., III, 152. Βαλέζωρος, n. p., III, 151. Βαλμάρκωδος, Ι, 103. Βαλσιλλήν, n. p., I, 165. Βαράθης, n. p., III, 171, 172. Βαραγία, Ι, 170. Βαραχίας, Ι, 99. Βάργαθης, ΙΙΙ, 172. Βαρνεδούν, ΙΙΙ, 214. Βαρουγίας, 1, 99. Βαρυτέου, n. l., III, 145. Βαρσάμων, ΙΙΙ, 238. Βαρωγίς, n. p., 1, 170. Βάσσος, n. p , I, 22; ll, 244 n. 2. Βεελίαδος, 1, 23; ΙΙ, 65, 77. Βεθήλ, n. l., II, 168. Βεθζαγάρ, n. I. III, 236. Βελίαδος, Ι, 23; ΙΙ, 65. Βέρζαμα, ΙΙΙ, 238. Βερονική, II, 155. Βετομελγεζίς, n. I., 11, 166. Βήθ Ναμαρείμ, n. l., l, 163, n. 3. Βηθαλγά, n. l., II, 168. Βηθομάσεα, n. I., II, 168. Βηλάκαδος, n. p., 11, 119. Βηλίαδος, n. p., I, 23; II, 65. Βηλος (dieu), II, 120. Βήλσουρος, n. p., III, 164. Βηνναμαρείμ, n, l., I, 161 n. 3. Βηρόσσαδα, n. l., II, 172; III, 238. Βηρύτιος, Ι, 300. Βιθθερέδιν, n. l., III, 236. Βιροσάδων, ΙΙΙ, 238. Βόνος, n. p., I, 5. Βορεχατσαβαων, n. l., I, 15. Βοστηνών πόλις, Ι, 16. Βουδαστράτου, n. p., l, 187. βρεφοκτόνος, Η, 76. Βρόχοι, n. l., III, 252. Βώλλα, n. p , II, 86, III, 474. Βώλλας, n. p., II, 128.

Γ

Γαδαθά, n. I., II, 217. Γάβαλα, n. I., II, 218 n. 4. l'αδαών, n. l., II, 168. Γαδδαθά, n. I., ll, 149. Γαββάς, n. p , III, 170. Γαδδάρσου, n. p., III, 164, 165. Γάδδος, n. p , III, 165. Γάδος, n. p., III, 165. Γάζα, n. I., I, 163. Γαιανού, n. p., I, 393. Γαίης, n. p., I, 7. Γαίος, n. p., III, 21, 160. Γαίρηλος, n. p., Ill, 185. Γάλδας, n. p , I, 16. Γαλλωνιανός, n. p., 11, 67. Γάμηλος, n. p., III, 173. γάμος (ἱερὸς), ΙΙΙ, 65. Γάρδα, n. p., III, 170, 243. Γασιμέα, n. l., l, 4. Γαῦτος, n. p., I, 19. Γάραλος, n. p., II, 66. Γα...μεας, n. I., l, 4. l'εδούρ, n. l., II, 166. Γέθ, n. l., III, 275. Γεθοεμμών, n. l., III, 276. Γείρων, n. p., III, 43. γελών (mois), 11, 7. Γεννάδιος, n. p., l, 279. Γεννάδίς, n. p., I, 279. γεννατος, 1, 95. Γέραρα, n. I., 11, 172; 111, 237, 238. Γεραρηνών Σαλτόν, n. l., III, 237. Γεραριτικόν Σαλτόν, n. l., III, 237. Γερασηνός, ΙΙ, Ι7. Γερμανός, n. p., l, 13. Γερόνιιος, n. p., l, 5. γερουσία, ΙΙΙ, 108. Γέρβα, n. l., III, 252. γέρων, ΙΙΙ, 108. Γεώργιος, n. p., I, 23. Γίττα, n. l., III, 275. Γολίανης, n. l., l, 16. Γομόρρα, n. l., I, 163. Γοργίας, n. p., I, 103. Γούτος, n. p., I, 19. Γοφνά, π. Ι., Η, 168. γραμματεύς, 11. 4.

Γραπτή, n. p., l, 107 n. 4.

٨

Δαναδῶν, n. l., III, 91. Δείνιας, n. p., III, 185. Δείνιος, n. p., III, 183. Δεΐνις, n. p., III, 185. δεῖπνον, ΙΙΙ, 29. δεσποτής, ΙΙΙ, 137. δευτεροστάτης, 1, 403. Δημετρίος, n. p., II, 14. δήμος, ΙΙΙ, 7. δίκαια (τὰ), ΙΙΙ, 246. Δικαιοσύνη, ΗΙ, 83. Διναΐος, n. p., III, 183. Διόδοτος, n. p., II, 77. Διοκλητιανός, η. ρ., Ι, 4. Διομήδεα, Ι, 20. Διονύσιος, n. p., I, 103; III, 146. διορθωτής, ΙΙΙ, 143. Δομανώς, n. p., I, 90. Δομήτιος, n. p., I, I8. Δομετιανός, n. p., III, 84. Δομσάλως, n. p., I, 90. δούξ, Ι, 5. δρομεδάριος, ΙΙ, 127. Δρασαρμέλων, Ι, 4.

#### E

Έδραίν, n. l., II, 172. έξιο (mois), III, 204. εἴς θεός (formule), Ι, 169; III, I26, 217 έκάτεργος, Ι, 179. έχατηδόλος, Ι, 179. έκατόναργος, ΙΙ, 296. ξχηδόλος, Ι, 179. 'Ελειίτας ('Απόλλων), Ι, 178. Έλέρας, n. p., I, 233. 'Ελιά6, n. p., II, 65. Ένεταδά, η. Ι. ΙΙ, 170. έπανορθωτής, ΙΙΙ, 141. ἐπιμανής, III, 155, n. 2. έπιμελητής, ΙΙ, 3, 4. έπισανέστατος, Ι, 4. έπιφανής, Ι, 84. έπίσχοπος, ΙΙ, 67. ἐπιτέγιος (ἥρως), II, 372 n. 1. έπίτροπος, Ι, 61; ΙΙΙ, 380. Έρεννιανός, η. ρ., Ι, 197.

Έρετριεύς, Ι, 184. Έρμείαν, ΙΙΙ, 460. Έρμείαν, ΙΙΙ, 460. Έρμογένης, n. p., I, 399. Έρμογένη, n. p., I., 287, 399. Έρμων, Ι, 489. Εὐήμερος, n. p., III, 308. εὐτύχης, ΙΙΙ, 460, 474. Εὐωνύμεια, n. I., II, 23. εὐώνυμος (plante), II, 23. Έρκα, n. I., II, 4. έξαμενός, III, 85.

H

ήγεμών, Ι, 17.
' Ηδεδάνης, n. p., III, 473.
' Ηλίας, n. p., I, 47.
' Ηλίας, n. p., I, 47.
' Ηλιοδώρος, n. p., III, 445, 446.
' Ηρωδιανώ, n. p., III, 195.
' Ησυχίου, n. p., I, 47.

 $\mathbf{z}$ 

Ζαβδαίος, n. p., III, 53. Ζάδδας, n. p., Ill, 53. Ζάδηλος, n. p., II, 232. Zα6: ήλ, n. p., II, 231. Ζαμάργηδος, n. p., I, 7, 8. Zαγαρία, n. I., III, 236. Zεδείδου, n. p., III, 157. Ζενόδιος, n. p., III, 157. Ζεύς Πολιεύς, Ι, 182. Znvočíav, n. p., III, 137. Ζηνοδώρος, n. p., I, 21. Ζήνων, n. p., I, 5, 187 n. 4, 189. Ζμάραγδος, Ι, 8. Ζυαρκάτος, Ι, 8. Ζοδεδάνης, n. p., l, 7. ლარი (exclam.), I, 174.

Θ.

Θαιμαρσάς, n. p., III, 165. Θαιεῖος, n. p., III, 164, 244, 245. Θαμαρά, n. I, II, 171. Θαμαρά, n. I, II, 172. Θαμιζά (mois), III, 204. Θαναθά, n. I., II, 166. Θαραῖς, n. I., II, 169. Θεόδουλος, n. p., II, 82. Θεοδόσιος, n. p., II, 82. Θεοδώριος, n. p., II, 50. Θεόδωρος, n. p., I, 21; II, 49, 250; III, 457. θεολογία, II, 91. θεὸς ἄγιος, III, 330. Θέρασπις, n. l., II, 166. θέρμος (Iupin), I, 369. Θεοπιεύς, n. p., I, 181. Θεύδας, n. p., II, 100. Θήρων, n. p., I, 187, 188.

I

'Ιάχωβος, n. p., II, 250. 'Ιαμαραΐος, n. p., II, 209 'Ιάμδλιχος, Η, 210. 'Ιαμδρείν, 'Ιαμδρί, 'Ιαμδρίν, n. p., II, 208, 209. 'Ιαυλίχος, n. p., 11, 210. 'Ιαμνείας, n. l., III, 242. 'Ιαμούρ, n. p., III, 347. 'Ιαμούρας, n. p., III, 347. Ίαραῖος, n. p., II, 122. 'Ιαρίδωλος, n. p., II, 120. Ίεραῖος, n. p., II, 122. **ἱερόν, Ι, 82.** ίερὸς γάμος, ΙΙΙ, 63. ίεροταμίον, Ι, 22. ἱεροταμίαι, ΙΙ, 99. 'Ιξολελών, Ι, 4. 'Ιμάλκουε, n. p., II, 210 n. 6. Ιούνιος (?), n. p., II, 243. "Ιοππη, n. I., I, 99. Ίούλιος, n. p., I, 11, 16, 2Ι, Ι10, 300 III, 410, 157, 160. Ίπομέδων, Ι, 196. 'Ιππιθοῖτις (tribu), Ι, 182 n. l. ξππικός, ΙΙ, 67. IXOYC, I, 394. 'Ιώμιλχος, n. p., III, 149.

K

Κάδαμος, n. p., I, 5. Κάδμος, n. p., I, 5. Καληκαίζεια, n. I., I, 355. Καλοπόδιος, n. p., I, 17. Κάναθα, (-ατα), n. I., I, 8 n. 5. Καναουάθ, n. l., II, 184. κανατηνός, Ι, 8. Κανάτων [gėn.], n. l., I, 7. Κασσιανος, n. p., III, 383. Κασσιδρομε, n. p. (?), II, 404. Κάσσιος, n. p., II, 127. Κέσαμα, n. I., II, 125. χήνσιτορ, Ι, 4. κίρκος (oiseau), III, 131. Κλαρεῶτις (tribu), I, 182 n. 1. **κλάομα, Ι, 144.** Κλεόπατρος, n. p., II, 385. αλιδανάριος, ΙΙ, 243. Κλῶπας, n. p., II, 385. χογχαι, II, 101. Κοζμᾶς, n. p., II, 154. χοιμητήριον, ΙΙΙ, 295. αοένου, III, 36 n. 2. κοίρανε κώμων, Ι, 94. Κοκκή:ος, n. p., I, 13. Κολάγιος, n. p., II, 384. κόμης, I, 6, 17. Kopsiai, n. I., II, 166. χορωνίς, III, 329. Κοσμᾶς 🛨 Κοζμᾶς. Κραστιραναξ (cypr.), I, 185. χράτιστος, ΙΙ, 244. κρέξ (oiseau), III, 131. χύριος βασιλεών, Ι, 69, 86, 286. κώνοπες, Ι, 75. Κωνστάντιος, Ι, 4. Κώριτος, η. Ι., ΙΙΙ, 90.

Λ

λαμπρότατος, Ι, 5.

ΛΑΦΟΙ (= Λαοδικεία Φοινίκης), ΙΙ, 82.
λέδης, ΙΙ, 71.
Λεῦκος, ΙΙΙ, 188.
λιδανίτις, ΙΙΙ, 188.
λίδανος (encens), ΙΙ, 69.
Λίσαμσος, n. p., ΙΙΙ, 181.
Λούκιλα, n p., I, 300.
Λούκιος, n. p., I, 48.
Λύσιας, n. p., ΙΙ, 397.
λυχνάρια, ΙΙ, 20; ΙΙΙ, 41 sqq.
Λώδ (Lydda), IΙ, 470 n. 1.

M

Μάγα, Μάγας, μ. p , II, 62.

Μάγαντος, n. p., II, 62. μάγγανα (mangoneaux), II, 144. Μαγνός, n. p., l, 8. Μαενά, n. p., l, 160. Μαενάς, n. p., II, 66. Μαεναίος, n. p., II, 66; III, 162. Μαήνος, n. p., III, 162. Μάκρα (κωμή), II, 163 n. 1. Μαιωρίγος, n. p., I, 18. Μαιώρος, n. p., I, 18. Mαλη, n. p., III, 457. Mάλιχας, n. p., II, 16 n. 3. Μάλιχος, n. p., Il, 16 n. 3, 87, 209 n. I. Μαλκαγείνης (?), n. p., II, 16. Μάλχας, n. p., II, 16. Μαλχίων, n. p., II, 66. Μάλγος, n. p., II, 21, 209 n. 1. Μαμβρή, n. I., II, 210. Μανασσή, n. p., I, 186. Μανασσής, n. p., I, 186. Mάνη, n. p., l, 155 n. 2. Μανναῖος, n. p., II, 66. Μανώνο;, n. p., II, 18. Μαξιμιανός, Ι., 4. Μάξιμος, n. p., I, 4, 19; II, 95, 300. Μάριος, n. p., II, 383. Μάρισσα, II, 168. Μάρχελλος, n. p., III, 157. Μαρκιανός, n. p., I, 16. Μάραιος, n. p., I, 4. Μάρχος, n. p., I, 300. Μαρμαρική, n. l., I, 8. Μαρῶνα, n. p., 111, 457. Μάσεχος, n. p., II, I6. Μασρακά, n. l., 11, 247 n. 3. Μασρικά, η. Ι., ΙΙ, 247 η. 3. Μάψις, ΙΙ, 171. μαχαιροποίος, ΙΙΙ, 36. μεγαλόδοζος, Ι, 86. Μεζάδαννα, n. p., 111, 156, 157. Μενιδάμα, ΙΙΙ, 72. Μενίκος, n. I., II, 170 n. 1. Μενναΐος, n. p., 11. 66. Μεννεάας, n. p., II, 66. Μερχουρίω, n. p., 1, 22. Μηγρίν, n. p., I, 95. μηλωτή, ΙΙ, 3 n. 2. Μηνᾶς, Μηννᾶς, n. p., II, 181. Μιλχίαθων, n. p., III, 149, 153.

Μνασέας, n. p., 1, 186, 187.

Μνημωσύνη (div.), III, 5. Μόδεστος, n. p., I, 16. Μοένου, n. p., III, 162. Μοκείμος, n. p., I, 41. Μόνιμος, n. p., I, 41. Μόνιμος, n. p., I, 14. Μούσαιος, n. p., III, 146. Μοψοπιεύς, I, 481. Μώδ (?), n. I., II, 171. Μωδιθά, n. I., II, 169, 170. Μωθηγοί, II, 231. Μωθώ n. I., II, 231. Μώλ, n. I., II, 171. Μωλαδά, n. I., II, 171. Μώτου [gén.], II, 171. Μώτου [gén.], II, 11.

# $\mathbf{N}$

Ναάμων, ΙΙ, 371. Ναδάθ, Ναδαθά, n. l , II, 217. Ναδαλάθ, n. l., II, 218. Ναδαλλώ, n. l., 11, 218. Ναδαλώθ, n. l.. ΙΙ, 218. Nαδάτ, n. l., ll, 217. Ναδαδάθ, n. l., II, 217. Nauassiu, n. l., 1, 161 n. 3. Ναμαρ(έ)ων, n. I , I, 4. Ναταρήλος, η. ρ., Η, 67. Νάταρος, n. p., II, 66. Νατούρος, n. p., II, 66. Ναφεθδώρ, n. l., III, 241. Nέα (ή) (égl. Jérus.), II, 154; III, 55, 357. Νεάπολις, ΙΙΙ, 157. Νεδούλας, n. p., III, 164. Νεβούλασος, n. p , III, 164. Νεβούνασος, n. p., III, 164. Νεικόμακος, Ι, 21. Νέρουα, Ι. 15, ΙΙΙ, 100. Νεστόριος, ΙΙΙ, 92. Νετείρος, n. p., II, 66 sqq. Νετίρας, n. p., 11, 67. Νερσαμεεμανα, 11, 190 n. 2. Νικόμαχος, n. p.. II, 16, 17. Νομάδες, 1, 7. Νότραος, n. p , 11, 66.

Ξ

Ξενοφάντου, n. p., III, 12, 357.

0

'Obdia, 'Obdias, n. p., I, 38. "Ococa, n. I. I. 41, 194 n. 3. 'Οδόδης, n. p., I, 41. όζίρ (mois), III, 204. 'Ολύμπιος, n. p., II, 243. 'Ορβικία, n. p., III, 237. 'Ορδά, n. l., II, 172. 'Ορεδανής, n. p., III, 173. 'Ορθωσία, n. l., III, 254 'Οταίσος, n. p., 11, 371. Οὐαδάλλαθος, Ι, 118. Obesta... (?), n. p.. I, 22. Οίπρος, ΙΙ, 383. Ούιθρος, Η, 115 n. I, 184. 'Ουορώδης, ΙΙΙ, 195. 'Ουρδακία, μ. p., ΗΙ, 237. Οὐσία, n. p., II, 192 n. 4. Ούσσου (?) μ. p., I, 18.

П

Παγασαί, n. l., I, 174. Παλαίστεινης, ΙΙΙ, 347. Πανέας, Ι, 241. Η ανείας, Ι, 241. Πανίας, Ι, 241. Πάνφιλος, Ι, 21. Παραδώμια, ΙΙΙ, 8, 24. παραχώ, ΙΙΙ, 158, 159. Περσεύτης, 1, 173. Περτίναξ, 1, 300. Πήγασος, Ι, 174. πήγνυμι, Ι, 174. πολιτευομενοί, ΙΙΙ, 147. Ποντία (?), n. p., I, 19. Πολιεύς (Zeus), I, 182. πραιπώσιτος, Ι, 5. πραιτώριον, Ι, 17. προάστειον, ΙΙΙ, 119. προδατική, ΙΙ, 156. πρόεδρος, ΙΙ, 3. προστάτης, ΙΙΙ, 137. πρωτοστάτης, Ι, 103. Πτολεμαΐος, n. p., I, 89. Πύλη 'Ωραία (Jér.), II, 157. Р

'Ραατος, n. p., I, 120. 'Ραδαθά, n. I., II, 247. 'Ραδαθόη, n. p., III, 473. 'Ράμα, n. I., I, 284; II, 168. 'Ροηλάθη, n. p., III, 45. 'Ροῦφος, n. p., I, 8. 'Ρωματοι, I, 67.

 $\Sigma$ 

Σαάριτα, n. p., I, 22. Σαγχουνιαθών, n. p., III, 153. Σάδδαθος, n. p., I, 132. Σαδδανή, n. p , l, 106, 107. Σάλμης, n. p., III, 54. Σάλτον, n. l., III, 237, 238. Σάλτων Γεραριτικός, ΙΙΙ, 237. Σαμέθου, ΙΙΙ, 92. Σαούλ, n. p., I, 99. Σαρεφθά, n. I., II, 163. Σαρεφθηνός. ΙΙ, 250. Σαύαρα, Ι, 19. Σαφαρα, Ι, 22. Σαφίθα, n. I., II, 169, 170; III, 236. Σεανά, n. l., II, 172. σεδάστος, σεδαστή, ΙΙΙ, 113, 137, 138. Σεγειρά, n. l., II, 69, 101. Σεπτίμιος, -μιοι, n. p., II, 53; III, 195. Σέσμαος, n. p., I, 185; II, 61 n. 2. Σεφφερά, n. p., I, 23 n. 2. Σιδόνιος, Ι, 103. Σιδόνος, Ι, 104. Σιδών, Ι, 104. Σμάραγδος, Ι, 8. Σμινθίου, ΙΙΙ, 357. Σοφία (égl. Jérus.), II, 154. Σογονίας, n. p., III, 415. Σοφονίδα, n. p., III, 116. Σπούριος, n. p., II, 397. στάθμος, Ι, 144; ΙΙΙ, 9. στοά, Ι, 8Ι; ΙΙΙ, 327. στόμα (φρεάτος), III, 87, 88. στόμιον, III, 87. στρατηγός, Ι, 54; ΙΙ, 3. στρ. Νομαδών, Ι, 7. Στράτων, n. p., I, 189; III, 153. Συδύκ, n. p., I, 317. Συνκλητική, η р , Ι, 100.

Συνκλητικός, n. p., I, 100; III, 108. Συσσίτιον, III, 29. Συχώμου, I, 23. Σχολάριος (couv.du), II, 143. Σωσιθέου, n. p., III, 72. Σώτειρα ('Αθηνά), I, 181.

Т

τάγμα, Ι, 5.
ταμίας, ΙΙΙ, 20.
Ταννίλου, n. p., Ι, 19.
τέχνα, ΙΙ, 378.
Τετραπυργία, n. Ι., Ι, 162 n. 1.
Τιτανίδες, ΙΙΙ, 187.
Τίτε, n. p., Ι, 21.
Τιττιανός, n. p., Ι, 104.
Τίττιος, n. p., Ι, 104.
Τόγτος, η. μ., ΙΙ, 237.
Τόνης, ΙΙΙ, 188.
Τύριος, ΙΙΙ, 146.
τυχεία, ΙΙΙ, 81.
Τύχη, ΙΙ, 246, 372 n. 4; ΙΙΙ, 81, 194.

Y

διός ἄἐρρην, ΙΙ, 378 n. 7. "Υλη, n I., I, 179. ὑπατικός, Ι, 16; ΙΙ, 67; ΙΙΙ, 136. ὑπέρθυριον, ΙΙΙ, 341 n. 1. ὑπογετον, ΙΙΙ, 159. Φ

Φασαιέλη, n. p., 11, 378. Φασηέλη, n. p., II, 378. Φέλιππος, n. p., 1, 15. φε**5, Ι, 121**. Φιλίνος, n. p., II, 383. Φιλόδημος, n. p., II, 375. Φιλόπαππος, n. p., II, 375. φιλόπατρις, ΙΙ, 373; ΙΙΙ, 82, 135 n. 1, 375 n. 2. Φιλοπάτωρ, ΙΙ, 375. φιλοχρίστος, 11, 54. Φλάκκος, n. p., I, 22. φυ)ακή, III, 12. Φύσχων, ΙΙ, 10. Φωκαεύς, Ι, 181. φως, φως Χριστο5, I, 471; II, 89: III. 41. Φώτις, n. I., II, 472; III, 239.

Х

Χαιράνες, n. p, III, 163. Χαμών, I, 22. Χαράχ, n. I., III, 132. Χαφάρ Ζαχαρία, n. I., III, 236. Χαψαΐος, III, 349. χρηστομουσία, II, 399. Χροχοΐ, n. I., III, 252. Χρυσώρ (divin.), I, 175.

Ω

"Ωγα, n. l., II, 172. 'Ωραρία (πύλη), (Jérns.), II, 157.

# INDEX SÉMITIQUE

×

228, n. p. palm., 11, 63, 384. NIIN, n. p. palm., 11, 384. אבבעל, n. p. neo-p., II, 66. אבגיל, n. p. hébr., III, 134-156. אבוגיל, n. p. hébr., III, 155. n. p. phén., 11, 65. אביגיל, n. p. hébr., Ill, 154, 155. אביגל, n. p. hebr., III, 155. אבינדב, n. p. hébr., II, 373. אבישוע, n. p. hebr., II. 46. 128 (poids?), ph., I, 90. תבשלום, n. p. hébr., I, 190. אברבא, n. p. palm., III, 246. אדיל, n. l. ph., I, 177. אדינת, n. p. palm., I, 56; Ill, 134 sqq. □78, phėn., III, 312. אדבולך, n. p. phėn., I, 91 n. 1. אדמת, phén., III, 329. אדיבעל, n. p. ph., I, 88. מדנשמש, n. p. ph., III, 75. אדנשע, n. p. hèbr., 11, 46. אדריאב, n. p. palm., II, 77 n. 3. אדרוונטוס, talm., I, 196.

אדרינוס, n. p. palm., III, 157. אדרבין, n. p. nab., I, 59 sqq. אדרת, néop., ill, 339. אהורבוזד, n. p. aram., III, 70. หวบาห, n. p. palm., Ill, 160, 161, 174. מוֹלם, néop., III, 10, 327. אורבקיא, n. p. syr., Ill, 237. אורלים, n. p. palm., Iil, 54, 157, 161. אושאלבעלי, n. p. nab., II, 213. אושאלהי, n. p. nab., II, 213. שוא, n. p. nab., Il, 16. 778, n. p. hébr., III, 191. אזיה, n. p. hébr. (?), III, 191. ንጠእ, n. p. hébr., ll, 117. םיהא, phen., I, 84 n. 4. מהינדב, n. p. hébr., 11, 373. אהיתור, n. p. palm., II, 383. חרכת, neop., III, 338. תהת, néop., III, 336. אינצם, n. l., I, 177. איראן, n. l. pehlvi, II, 33. איתאלהא, n. p. syr., II, 192 n. 3. איתי, n. p. hébr., II, 192. איתיאל, n. p. hébr., II, 192. איתיבל, n. p. nab., II, 189. אכסדרא, palm., III, 50.

אל, ph., III, 9. אל בני ותרו, nab., II, 115. אל עבישת, nab., II, 215. אל קציו, nab., II, 215 n. 3. אלאכוץ, n. p. hébr., II, 45. אלגשיא, n. l. palm., III, 170. אלה רבאל, nab., II, 374 n. 3. אלה, pron. nab., II, 133. אלהא, nab., 11, 248, 368, 371. אלהבל, n. p. palm., II, 176. אליאב, n. p. hébr., Il, 65. אליעזר, n. p. hébr., III, 133, 154. אליצפן, n. p. bebr., III, 154, אלישבע, n. p. hebr., III, 154. אלישוע, n. p. hébr., II, 46. אליקים, n. p. hebr., 111, 154. אלישיב, n. p. hebr., III, 154. אלושמע, n. p. hébr., III, 154. אלישע, n. p. hébr., II, 46. אלושפת, n. p. hébr., HI, 149, 153, 154. ה)אלם, phėn., I, 81. אלם הקידש, néop., III, 39 n. 3. אלמת, néop., III, 327. אלעזר, n. p. hébr., III, 150. אלעמת, néop., III, 325, 327. אלקמא, n. p. palm., III, 212. אלקנה, n. p. hébr., III, 189. אלקמס, n. p. palm., III, 170, 242. אלשע, n. p. hébr., ll, 45. אלתברס, n. l. ph., 1, 177. □N (métropole), ph., II, 81. אבוברא, peblvi, II, 34. Vì⊠N, n. p. hèbr., II, 46 n. 1. חמבו, n. p. nab., III, 341. אמולת, n. p. nab., 1, 56. ΥΩΝ, ammon., II, 45. אמעי, n. p. bébr., II, 46 u. i. ממציה, n. p. hébr., II, 45. אבוציהן, n. p. hébr., ll, 45. אכוראל, n. p. nab., 11, 210. אבורי, n. p. hébr., II, 208.

אנברכפתי, pehlvi, II, 33. אנדריאנטוס, palm., I, 196. 12N, pron. dém. nab., 11, 132. מגעם, n. p. nab., I, 11. אסטורטגותא, palm., II, 3. מסר, n. p. néop., III, 332 n. i. אסרשגא, nab., 1, 54. אסרטיגו, lalm., I, 54. אכרתגא, nab., 1, 54. אנדא, (dieu?) nab., Il, 374. אעווי, n. p. palm., I, 120. אעדיך, n. p. palm., l, 122. אטא, (dieu?) nab., II, 374. NOEN, n. l. syr., III, 238. , palm., II, 3. palm., II, 3. DDN, n. p. palm., I, 191. NYEN, n. p. palm., III, 172. NDEN, n. p. palm., III, 172. אבתורידא, n. I. syr., III, 240, 241. אבתי n. p. nab., III, 172. אפתיד, n. p. nab., Ill, 172. אצלא, nab., II, 130. סקים, palm., 11, 224. אקבוא, n. p. palm., III, 163. תְּבֶּבְּא, n. p. palm., III, 163 sqq. ארהבייא (Romains), I, 67. ארודא, n. l. syr., III, 241. אריסטידס, n. p. palm., I, 300. ארבא (sarcophage), nab., 1, 34. מרסנאם, n. p. ph., I, 81. ארץ, bebr., III, 329. ארקא = ארקא, aram., II, 103 n. 2. ארקא = ארצא, aram., II, 103 n. 2. שרש, n. p. ph., III, 146. ארשא, nėop., III, 342. מרשם, néop., III, 312. קרשף (dieu phèn.), I, 177. ארכודת, n. p. peblvi, III, 193. אשבין עשתרת, III, 2. אשבינתן, n. p. pb., III, 75, 152. אשמנצלה, n. p. ph., III, 307.

קשמנשלך, n. p. ph., I, 163. אשרת, n. I. ph , I, 81. (mois), ph., III, 16 n. 1.

7

תרודא, n. l. (?), syr., III, 241. דגרז, n. p. palm., II, 384. קברן (?), n. p. palm., II, 384. תגרת, n. p. nah., I, 56; II, 384. N72, n. p. ph., I, 135; III, 2. בדיר, héhr., II, 187 n. 2. תבדבילקרת, n. p. ph., I, 88; III, 2. תדעשרת, n. p. ph., I, 188. תרת, n. p. ph., I, 192. בול, divin. palm., I, 126. תולהא, n. p. palm., I, 126, 131; II, 86; III, 164. בולגא, n. p. palm., I, I26. בולע (?), palm., I, 132; II, 215. בולקא, n. p. palm., I, 126. NITZ, n. p. palm., III, 168. אבורם, n. p. palm., I, 124, 126. מהיתא (?), n. I. nah., II, 193. אד, n. p. palm., I, 135. בידאל, n. p. hébr., 1, 135. ביל, n. p. aram., III, 64, 69. בילוטא, palm., III, 108. בית, aram., II, 107 n. 1. בית, hébr., III, 103. בית גוברין, n. l. hehr., III, 274. בל, mois, ph., III, 16 n. 1. בלעקב, n. p. palm., II, 119. בלשורי, n. p. palm., III, 167. τέχνα έαυτοῦ), ΙΙ, 378. בני אבורי, hébr., II, 208. בול בולע, n. p. palm., II, 213. בני ותרו, n. p. nabat., II, 115; III, 76. תביל הבדביל, n. p. palm., II, 215. בני הלא, u. p. palm., III, 180.

בני חלה, n. p. palm., III, 180. בני חנפ, n. p. palm., II, 215. ועבירו , n. p. nah., II, 385. בני מיתא, n. p. palm., II, 215. חבול מתבול, n. p. palm., II, 215. בני תיבורצא, n. p. palm., II, 215. אָבעא, n. p. palm., III, 165-167. בעל זבח, ph., III, 19, 24. בעל חצום, hébr., III, 19. בעלחבון, n. p. ph., I, 81, 177; III, 32. בעל הרש, ph., III, 18, 19. בעל פועם, ph., I, 57. בעל ומם, ph., III, 19. בעליתן, n. p. ph., III, 150. בעלכנף, hébr., III, 19. בעלפלם, n. p. ph., III, 74. בעלצלה, n. p. ph., III, 1, 307. בעלשבון, n. p. ph., I, 165. n. p. ph., III, 2. בעלא הבוכתערם, ph., III, 37. בעלי, n. p. phen., III, 74. בעליאב, n. p. héb., II, 65. בעלושפם, n. p. ph., III, 150. בעשכון, n. p. ph., I, 177. בר חרי palm., I, 53. קרוד, n. p. héhr., I, 170. ברה, hébr., III, 315. בריהו, n. p. hébr., II, 252; III, 152. ברוה, n. p. hébr., II, 252; III, 315. בריכה, n. p. héhr., I, 170. 772, n. p. héhr., III, 192. ברכבעל, n. p. ph., III, 193. תרכת, néop., III, 346. ברמנהון (? ברקנהון), II, 84 n. 4. ברנבד, n. p. palm., III, 171. ברעתא, n. p. palm., I, 60; III, 168, 171. ברעתה, n. p. palm., III, 17I. ברעתד, n. p. nab., III, 171. ברקון (?), n. p. nab., II, 371. ברקבהון (?), palm., II, 84 n. 4. ברשביש, n. p. palm., II, 177.

ברתיא, palm., I, 300. ברתיא, n. p. palm., II, 77 n. 3. בת והבי, n. p. palm., III, 180. בת זבי, n. p. palm., I, 123; III, 137, 180. 180. בת זרי, n. p. palm., I, 53, 60; III, 180. בתים, n. p. palm., I, 122.

۲

גאל, héhr., III, 156. גבור, hébr., III, 274. 71, div., II, 372 n. 4; III, 80, 194. תל הומם, néop., II, 40. גד תימי n. p. palm., III, 81 n. 2. נדו (?), n. p. palm., III, 168. גדולת, n. p. palm., 1, 53. גדלו, n. p. nab., I, 55. לבובו, n. p. palm., 111, 168. בדגעם, n. p. ph., III, 308. הדעתה, n. p. palm., III, 168. בדרם (?), n. p. hébr., III, 194. גדרעתה (?), n. p. palm., III, 164. זדרעו, n. p. palmyr., III, 164-168. הדרת, n. p. nab., I, 56. 11, phėn., III, 36. גול, n. l. ph., III, 7. 771, n. l. hébr., III, 268. D11, n. p. palm., III, 161. גכולו, n. p. nab., III, 173. תו, זג, hébr., III, 277 n. 2. 1111, talm., II, 372 n. 2. WII, néop., III, 40. תב, nab., II, 372 n. 2. גנתא, n. l. hébr., III, 230. גרבא, n. p. palm., III, 170, 243. גריבא, n. p. palm., III, 170. □71, phén , 1, 237. גרכיאלבעלי, n. p. nab., II, 213.

הרצד, n. p. ph., i, 488. הו, n. l. héh., III, 278. אהו, n. l. syr., III, 230.

7

N7, pr. dėmons. nah., 1, 54. דבאל (lire : רבאל), n.p. nab., 1, 40, 64. הבה, hébr., III, 317 n. 1. רגון (?), mois ? palm., III, 246. 77, pr. dém. nab., 1, 54, 55. דו־ שרא (v. דושרא), III, 279. DD17 (dux), II, 143. 717, néop., III, 37. אררא, rabbin., III. 36. דושרא, div. nab., I, 40; II, 130 sqq. III, 279. ਸ਼ਾਜ (?), palm., III, 176. דיבה, n. p. hébr., III, 185. דיבי, n. p. palm., III, 184. דינים, n. p. aram., III, 185, 243. דינבמידום, n. p. aram., III, 64, 185. 57, phén., III, 8, 24 n. 4. זלד, hébr., III, 8. דלת, néop., III, 8. דלל, néop., III, 8. יםי (?), n. p. palm., lif, 173. דנה, pr. dém. nab., I, 54, 55. דעם, divin. ph., I, 90. דעכוהנא, n. p. ph., i, 90. דעמולך, n. p. ph., I, 88. דעכוצלה, n. p. phėn., I, 90. דערכן, néop., III, 340. קד, hebr., III, 36. דרכון, nėop., III, 340. דרכבונם, ph., III, 340. דרת, néop., III, 36 sqq., 109, 325.

 $\Box$ 

ה (emphat.), aram., II, 101 n. 4.
ה, bébr., III, 190.
אה, pron. aram., II, 106.
אה, n. p. palm., II, 384.
הביה, n. p. nab., III, 243.
אבוה, n. p. nab., III, 243.
אבוה, n. p. nab., III, 243.
הבולכי הפלכי הפלכי

ì

7

ז בדבול, n. p. palm., I, 122; II, 176, 215. הבדיאל, n. p. nab., II, 232. הבח משפחה, hébr., III, 27.

 $\sqcap$ 

תבולא, n. p. palm., 11, 86 n. 2. 7277, n. p. palm., I, 240. חביבי, n. p. palm., II, 386. חבר, palm., Ill, 157, 161. חברנם, néop., Ill, 35. הגגון. n. p. palm., III, 170. לבובד, n. p. palm., 111, 170. הגל, n. p. palm., 141, 161. חגר, phen., Ill, 44. הדודן, n. p. palm., III, 173. תדירא, n. p. palm., 111, 107. חדת, n. p. palm., Ill, 161. הדתה, nab., 11, 225. הובת, bebr., III, 12. הזה, hébr., III, 327. חטישה, n. p. nab., 11, 371. סכר (?), divin. néop., III, 336. חיאל, n. p. nab., II, 224. חיות, hébr., III, 306. רנו (?), n. p. nab., II, 224. חיר, mois ph., III, 16 n. 1. חירן, n. p. palm., 11, 176; 111, 165, 167, 197. חלא, n. p. palm., III, 180. חלה, n. p. palm., III, 180.

חלפתא, n. p. palm., III, 243. חביול, n. p. hébr., II, 28. הבול, hébr., II, 28. חבולכת, n. p. ph., I, 56; II, 224 n. 2. חבון, n. p. ph., I, 81. תן, הנך, hebr., ph., I, 127; III, 144. אנא, n. p. ph., III, 14. n. p. nab., III, 76. תנבעל, n. p. ph., III, 48, 144. חנה, n. p. hébr., I, 124. חנות, hebr., III, 328. ובובי, n. p. palm., II, 215. תוא, n. p. palm., I, 124. םגםה, phén., III, 343. חסתמה, aram., II, 11. □□□, hébr., III, 339 VPΠ, hébr., I, 191. חפרפרות, hébr., III, 93. חצר, חצרת, néop., III, 326, 331. חקר, hebr., III, 103. חה, n. p. ar., I, 240. חרת, nab., II, 130. דרד, phén., III, 10. הרטית, phén., III, 8. חרי , ער: הרו הבי חרי הרי חריבוי, n. p. palm., II, 385. הרישא, div. nab., II, 130. םחה, nab., II, 130. ערץ, phén., III, 9, 333. הרש, hébr., ph., II, 130-131; III, 18. תרשא, n. p. nab., II, 185; III, 183. תרתת, n. p. nab., I, 56. ששח, n. p. palm., II, 87. □N⊓, héb., aram., III, 191-193.

#### 2

מבע, phén., I, 90. מורא, talm., II, 129. מורבן (corr. de מורבן), n. l.[syr., III, 235, 349. תיוריא, nab., II, 129, 372 n. 1. ביוריא, hébr., II, 372 n. 1. מוריה, nab., I, 61 sqq. מעכי, nab., 1, 57 sqq.

,

יאדניהן, n. p. hébr., II, 29. יאשיה, יאשיהן, n. p. hèbr., II, 29. יבניה, n. p. hébr., II, 29. יברכיה: n. p. hébr., II, 29; III, 152. ידער, n. p. palm., III, 243. 277, nab., aram., II, 77, 133. יהיוקום, n. p. hébr., III, 154. יהושוע, n. p. hébr., II, 46. להועזר, n. p. hébr., III, 190. והיבא, n. p. palm., II, 77 n. 3. וולווים, n. p. palm., I, 300. יולים, n. p. palm., III, 157, 161, 179. וזרח, n. p. hébr., III, 151. וזרהוה, n. p. hébr., II, 29. יהואל, n. p. hébr., II, 29. והובעל, n. p. ph., III, 150. יהומלך, n. p. phén., II, 29; III, 149-והזיאל, n. p. hébr., II, 29. יהזיה, n. p. hébr., II, 29. הזק, n. p. hébr., II, 29; III, 151. יהזקאל, n. p. hébr., II, 29. יהדקיהן, n. p. hébr., II, 29. יהיאל, n. p. hébr., II, 29. יהמליהו, n. p. hébr., II, 31, 32. יהבעל, n. p. ph., II, 29; III, 150. יהרבעל (?), n. p. ph., III, 150. יכטלוך = יקטלוך, aram., II, 105. וכולוה, n. p. hebr., II, 32. יכל, hébr., II, 32. יכליה, וכליהר, n. p. hébr., II, 32. וכניהוי, n. p. hébr., II, 29 n. 2. וכנשלם, n. p. ph., II, 29; III, 2, 150.

ילל, n. p. néop., III, 33. ובעון (droite, sud), palm., III, 50. ובלא, n. p. héhr., III, 151. יבולכו, n. p. palm., II, 210, 211. 701, hébr., III, 334. 757 (?), pun., III, 309, 310. יסמכיהו, n. p. hebr., II, 29. וכבה, n. I. samar., I, 333. וסתעתן, neop., III, 332 n. I, 342. אין, aram., II, 83. יעזר, n. p. pb., III, 151. זעבורו, n. p. hebr., II, 385. ועבורו, n. p. nab., II, 209 sqq.; III, 347. זעסכתען, n. p. néop., III, 332 n. I ועסם, n. p. ph., III, 151. בקב, n. p. bébr., II, 29 n. 1; III, I5I. ובלם, n. p. bebr., III, 131. רבקר, minéen, Il, 11. חחבי, n. p. hébr., Ill, 151. NY, hebr., II, 83. יצחק, n. p. hébr., II, 29 n. 1. יצע, hébr., aram., II, I03 n. 2. יקטלוך == יכטלוך, aram., II, 105. וקום, n. p. hébr., III, 154. יקשם, palm., III, 159. ירחבול, div. palm., II, 120. ירהי, n. p. palm., I, 122; II, 122. ירחם, n. p. hebr., III, I51. ורהכואל, n. p. hébr., II, 29. ורד, ורוד, néop., III, 337 n. 2. ירער, n. p. palm., III, 243. שי, héhr., aram., II, 106 u. 1. רשבק, n. p. behr., III, 151. רשבת, n. p. bebr., III, 151. שיב, n. p. hébr., III, 154. ישומאל, n. p. hébr., III, 154 n. 2. ישמעאל, n. p. hébr., H, 252; III, 154. yw, sauver, hébr., II, 46. וחי, phen., III, 146, 152. יתנעד, n. p. pun., I, 188. יתר, hebr., II, 184 n. 3.

יתרו, n. p. madian., II, 184.

-

⊃ = ⊋, aram., II, 105. תברת, phén., 1, 82. כהן, ar., Ill, 2. כול, hébr., II, 32. כל, pb., 1, 298. כיסה), palm., II, 113. כוכר, pun., l, 231. כיצא = כיצא, aram., Il, 105. כיתות, n. p. palm., I, 63. כלבם, phén., I, 237. כלזירשבוש, aram., III, 107. כלבורת, aram., II, 105 n. 2. כלבוד, aram., II, 103. שאים, phén., III, 11. סמדת, phén., III, 317 p. 2. כמולות, n. p. nab., II, 105 n. 2, 378 n. 5. במשצדק, n. pr. moab., Il, 116. 7715, mois, palm., III, 246. DJD (hébr.), III, 31 n. 5. W10, pun., III, 31 n. 5. כסלול, כסלול, mois, nab., II, 223, 226. קסס, phen., II, 90. אנעשא, n. p. néopun., 111, 342. קרך, mois, phėn., III, 16 n. I.

# 5

ל (emploi, en araméen, de), II, I26 n. 3. אל, pun., III, 350. לאד, mois, phén., III, I6. לאדכא, ph., II, 81. לאדכא, pun., III, 39 n. 3. לוחית, n. I. nab., II, 193. להותו, n. I. nab., II, 189. לוקלא, n. p. palm., I, 300. לולעי, n. p. pun, III, 31 n. 5.

לימא, néopun., III, 339. לישא, aram., II, 106. לם, phén., III, 16 n. 2, 349. למיעמס, phén., III, 2. לשמש, n. p. palm., I, 63.

#### 2

מאדבא (?), n. l. nab., II, 13 n. 2. מאזן, בואזנם, phén., III, 9 n. 1. תובנת, néop., III, 338. מוגן, n. p. pun., III, 114. בודונא, palm., III, 135. מדת (?), néop., III, 341. תהדבא, n. I. moab., II, 13. תהדל, n. p. palm., III, 183, 184. בואב, n. l. hébr., II, 373. מוסדות השמום, hébr., III, 337 n. 1. כולתבה, div. (?), nab., II, 131. מובנא, n. p. palm., III, 157. אדז, aram., III, 64. מוכר (?), n. div., phén., III, 5, 313. מול נעם, phėn., III, 61. חזום, pun. et néopun., III, 23 sqq., 344 sqq. מחודא, aram., III, 242. הזה, hébr., III, 327. תוחות, phén., III, 325, 327. חרכותא, nab., I, 55. חבובת, phén., Ill, 10. מידבא, n. l. hébr., II, 13. בוול, talm., I, 284. מיסכר, div., phén., III, 334. מישא, n. p. palm., I, 63. מיתא, n p. palm., II, 215. מכסמוס, n. p. palm., I, 300. מכתערם, n. l. néop., III, 37 n. l, 323. מלא, n. p. palm., l, 118, 133; III, 157, 184. מלמא, palm., Il, 3. בולי, n. p. palm., I, 125.

תולוכת, n. p. nab., l, 56. מלך (ה), n. p. (?) hébr., 1, 33. מלך מלה, palm., titre, III, 138. מלך עשתרת, div., phén., I, 81; II, 336 מלכבל, n. p. palm., II, 125; III, 244. תלכן, n. p. nab., palm., I, 63, 118, 122, 124, 125, 131; II, 87, 177, 209; III, 173. מלכו אלהא, nab., I, 42. תלכן, n. p. palm., II, 386, 387 n. 1; III, 173. כולכיעזר, n. p. phén., III, 147. חלכושע, n. p. hebr., II, 46. תילכיתן, n. p. phén., III, 149, 152. מלכת, néop., III, 303, 350. מלכתא, palm., III, 138. קמבוד, hébr., III, 296 n. 4. ממרא, n. l. hébr., II, 210. מונא, aram., I, 137. אבוב, mine, aram , I, 143 sqq. תנדסען, n. p. neop., III, 344. תנדצען, n. p. néop., Ill, 344. בינדעת, n. p. nab., II, 378 n. 5. בההם, n. p. phén., hébr., I, 186; Ili, 75, 327. תבחת, phèn , Ill, 1. (?) mois, palm., !l, 6; voir בתנין (?). בביבא, comput, nabat., I, 67 sqq. בונון שתרות, talm., I, 68. (?), n. p. phén. III, 193. תוצבת, néop., III, 332 n. 1. תנשה, n. p. hébr., I, 186. מוסגדא, nab., I, 53. מסיגרען, n. p. neop., III, 344. מסכר, div. phén., III, 334, 343. חלה, n. p. pun., III, 307. תיכקלעת, n. p. neop., III, 332 n. 1. מעזרת, néop., III, 341. מעלותא, palm., Ill, 162. מעני, חנינא, n. p. palm., II, 66, III, 162.

תועסקלא, n. p. néop., III, 332 n. 1. תעסקלת, n. p. néop., III, 332 n. 4, 342. מערתא, palm., III, 157. מעשי, n. p. bėbr., Il, 30. מעשיה, מעשיה, n. p. bebr., II, 30. nėop., III, 338. プヨロ, mois, phén., III, 16 n. 1. תצלה, n. p. pun., III, 307. כוצעת (?), aram., II, 103 n. 2. שקדש (ה), phėn., III, 7, 9, 343. מקימו, n. p. palm., nab., I, 120, 124, 128, 133; III, 163, 385. בקימוי, n. p. palm., II, 385. בירא, n. p. palm., III, 163. מרונא, n. p. palm., III, 157. בור זה, phén., hébr., III, 16 n. 1, 28, 29 n. 3. מרזה אלם, pub., III, 25, 28. מריא, n. p. palm., II, 383. ורן, litre, palm., I, 40 n. 4. בורבא, מורבא, mois, phén., III, 16 u. 1. מרקום, n. p. palm., i, 300. מרת, titre, palm., I, 40 n. 4. בורתני (?), n. p. palm., I, 128. בושכן, n. p. nab., II, 16 n. 2. חחבשבת, hébr., III, 28. מתבול, n. p. palm., II, 215. מתכני, palm., III, 157, 167. מתני, n. p. palm., III, 183. מתקל, aram., I, 151. בותקננא, corrector, palm., III, 134 sqq., 139, 140, 199. בתקרה, palm., III, 157. מתרש, aram., III, 193.

ľ

באב, aram., II, 104 n. 2. לברגדי, n. p. palm., III, 168. לברגדי, pun., I, 230; III, 316. לבדע, néop., III, 346. לברער , thébr., I, 402.

נורבל, a. p. palm., III, 183. הזל, bebr., III, 271 n. 1. הביהו, n. p. hébr., III, 307. בשיר (?), n. p. nab., II, 67. חבו, aram., II, 66. n. p. nab., II, 67. ביאפולים, n. l. talm., III, 357. במרין, n. I. bebr., I. 161. איבי, n. palm., III, 176. בסיכה, rabbin., III, 309 n. 1. 701, hébr., III, 309, 310. עדר, néop., I, 230. נעמון, n. p. nab., II, 371. בעכופעם, n. p. pun., I, 107. WDJ, aram., 1, 54; II, I26, 189 sqq. וקבו, n. p. nab., II, 221. בקיבו, n. p. nab., I, 39 sqq.; II, 221. ון, n. p. nab., II, 12. דרגש, n. p. aram , III, 193. [D], hébr., III, 152, 311.

۲

D, sa véritable forme dans l'alphabet neopunique jusqu'ici meconnue, III. 331 sqq. סהלדיא, n. p. néop., III, 343. סהלכני, n. p. néop., III, 332 n. 1, 341. 77D, néop., III, 334, 336. 710, pun., III, 310. DID, phėn., I, 183. סורא, n. p. neop., III, 332 n. 1. 717D, mois, palm., I, 118. סיכווק, aram., II, 21 n. 2. סיני, n. p. hébr., III, 271. סכולרא, syr., III, 233. סכניתן, n. p. phén., III, 132. קסב, néop., III, 332. סלדיא, n. p. néop., III, 332 n. 1, 343. סלי, n. p. nab., II, 381.

קבים, n. de plante, aram., II, 21 n. 2. לכבים, néop., III, 337.

בבם, néop., III, 337.

בבם, n. p. phén., I, 185; II, 61 n. 2. מעלדוא, u. p. néop., III, 332 n. 4. 343.

קב, phén., I, 89, 93.

קבם, néop., III, 332 n. 1.

און הפסף, ווו, 332 n. 1.

בבם, néop., III, 332 n. 1.

בבם, néop., III, 332 n. 1.

בבם, néop., III, 332 n. 1.

בבותואם, n. l. rabbin., I, 324, 325.

בבותואם בבותו

#### У

עבדא, n. p. ph., I, 135. עבדאלבעלי, n. p. nab., II, 213. עבדאלגא, n. p. nab., I, 16: 11, 13 n. 2. עבדאלה, n. p. nab., 11, 368. עבדאלהא, n. p. nab., II, 43. עבדאלהי, n. p. nab., II, 13. עבדאכר, n. p. phén., III, 145. עבדבעל, n. p. ph., I, 88; II, 295. תבדחדד, n. p. ph., I, 167. עבדהדינת (?), n. p., nab., 1, 39. עבדהרתת, n. p. nab., 1, 39; 11, 379 n. 3. עבדי, n. p. palm., III, 164. עבדיאל, n. p. hebr., 1, 38. תבדיה, n. p. béb., l, 38. עבדיהן, n. p. heb., I, 33-35, 38. עבדלה, n. p. palm., 11, 13, 176. עבדלספת (?), n p. ph., (?) III, 1. עבדבולכר, n. p. nab., I, 39. עבדבולכת, n. p. pun., III, 350. תבדמלקרת, n. p. ph., III, 2. עבדכוסכר, n. p. ph., III, 1. עבדכורנו, n. p. ph., II, 224. עבדססם, n. p. ph., I, 183; II, 61. עבדעבדת, n. p. nab., I, 39; II, 189.

עבדעביר, n. p. nab., II, 213. עבדעשתרת, n. p. phèn., Ill, 1iã. עבדצד, n. p. ph., l, 188. עבדרבאל. n. p. nab., II, 368 n. 3. עבדרשף, n. p. ph., I, 168. עבדת, n. p. nab., 1, 41, 56; II, 368, 371. תבדתבת, n. p. phén., III, 145, 186. עבידא, n. p. palm., l, 135. עבידת, n. p. nab., l, 56. שו ח. p. nab., I, 188. עבושת, n. p. nab.. I, 56: II, 215. עבסד, n. p. palm., 111, 172. עבר, ph. et hébr., III, 3 n. 2. עברתא, n. I. nab., II, 189. NAU, n. p. palm., 1, 132. יבולף, n. p. palm., I, 124. עוידא, n. p. nab., I, 13. עולה, hébr., III, 10, 77. ערתן, n. p. nab., l. 19. עד הום, ph., I, 181. עובולד, n. p. ph., l, 88. ינד p. p. ph., Ill, 147. עזרבעל, n. p. ph., III, 114, 142. תמרת, néop., III, 328. ינילבוי, n. p. palm., il, 384. עיבים, hebr., III, 6 n. 3. עכבר, n. p. ph., I, 233. עכברם, n. p. phéa., III, 18. ליה, hebr., III, 162 עלם, ph , III, 9, 337. עלץ, ph., 111. 313, 311. נלת, prépos., phên., 1, 89. עלתא, autel, palm., 1, 118. בט, phėn., III, 7, 13 n. 1. DI, proavus, nab., 11 372, 373. עביון, n. p. hébr., 11, 373. עבונדב, n. p. hébr., II, 373. עביר, n. p. palm. (?), II, 177: ef. 383. עביראל (?), n. p. nab.. II, 210. עמרה, n. I. hebr., I, 163. עבורן, n. p. nab., II, 214.

עבורו, n. p. hébr., II, 208, 210. עבירם, n. p. hébr., II, 210. בם בי, n. l. talm., II, 170. 723, palm., II, 66. תודשות, palm., II, 3. ינישו n. p. nab., II, 381. "222. n. p. nab., II, 41, 42. 1227, 1227, n. p. palm., III, 473 n. 3. 723, dw., phên. I, 181. רכר, dir. neop , III, 332, 341. שרם, vingt, neop., III, 341. תברת, hébr., II, 187 n. 1. חתבע, phen., III, 317. γ, hébr., I, 179. עקרבית, n. I. samarit., II, 166. , מקרבן, n. p. palm , II, 382. עקרון, n. l. hébr., III, 278 n. 1. עראבא, n. l. rabbin., I, 320. ערבה, ערבה, n. l. rabbin., I, 320. ערביא, n. l. rabbin., I, 320 n. 2. ערכותא, nab., II, 129. דרכת, phén., 1, 82. תרבת, phén., I, 81, 82, 393; II, 129. ערת הרץ, phén., III, 339. ະພະ, n. p. hébr., I, 341. עשיהד, n. p. hébr., II, 31, 32; III, 134. מיתיר, n. p. palm., Ill, 157. דהרת, div., phén., I, S1; III, 2. עשתרתיתן, n. p. ph., I, 91; III, 153. עת (?), palm., III, 181 n. 3, 182. עתיכא, n. p. palm., III, 174. נתיק, palm., III, 174. אביתט, palm., III, 171. ותבתן, n. p. palm., I, 126. עתעקב, n. p. palm., I, 123. עתרעתה, n. p. palm., III, 170, 244.

Ð

דאל, n. p. ph., II, 253. בדאל, n. p. hébr., II, 253.

ח. p. héhr., II, 253. ไสเรีย, n. p. hébr., H, 253. ΠΞ. hébr., III, 88 n. 2. mine, neop., III, 325, 328. בבב, nab., 11, 371. 71212E, n. p. nab., 11, 371. בלהדרית, palm., II, 3. אַדְהַא, palm., I, 13!. בלב, n. p. néop., III, 332 n. 1. פלכעי, n. p. néop., III, 341. בלב, phén., III, 18, 19, 22. ⊃E, phén., III, 10. בכנעם, a. p. ph., III, 10, 308. בעל. phén., I, 89; III, 7. בעלבעם, n. p. phén , I, 81. בלת, mois, phen., III, 16, 340. DJE, phen., III, 10. פעבוים, העבוה, hébr., III, 10. ದಾಯಾ, phén., III, 10. VYD, nab., II, 133. מצאל, n. p. nab., II, 378. ציאל, n. p. nab., li, 378. פקחל n. p. hebr., II, 117, 404. פרשונכס, n. p. palm , 1, 300. בריהוֹ (?), n. p. hébr., II, 252. אחריקבא, מריקתא, aram., Ii, 11. ברם, aram., I, 138 sqq. קרכין, aram., I, 137. ברעש, aram. (?), III, 172. UTE, poids, aram., I, 142 sqq. ברשנדת, aram., III, 193. שאל (?), nab., II, 378. חותב, hébr., III, 328. תה, ph., III, 328. היל, hébr., III, 155. בתרביים, n. p. phén , 1, 80, 81. תלבייש. n. p. phén., i, 80.

2

3 (sa forme en néopunique, confondue

à tort jusqu'ici avec celle du samech), III, 334 sqq. בבת, palm., III, 175, 178. צבתא, palm., Ill, 137, 161. 73, div., phen., I, 189. מדה, n. p. hébr., l, 107. נדיתן, n. p. phen., l, 188. נדן, n. l. phėn., III, 2. 773, n. p. aram., I, 107. בדק(ב), locat. aram., 11, 103. צדתא, n. p. palm., I, 132. תהות, nab., 11, 372. מה'תא, nab., II, 129. ניד, hebr., I, 189. Υ'Σ, n. l. (?), phén., I, 236 n. 3. נלח, phėn., III, 307. תלה, n. p. phén.. III, 307. 733, nab., et hébr., III, 75, 76, 79. ינדי, n. p. palm., III, 163, 153. צער, n. l. hebr., I, 161; ph., III, 13. צנירתא, aram., I, 161. MEY, NEY, n. l. nab., H, 80. תבה, pun., III, 32. בכלי, ph., I, 81, 83. JEY, pun., III, 32, 145. עפגבעל, n. p. ph., Ill, נוגיעל, n. p. ph., Ill, נוגי מבניה, n. p. hébr., l, 307; III, 113. הרביה, n. p. hébr., III, 115. עפרא, n. p. palm., I, 23 n. 2. ברה, n. p. hébr., I, 307. יצי, n. l. ph., l, 90. צריהא, nab., II, 362 sqq.

# P

קברא, palm., III, 157. קברא, phen., III, 325. קהילי, n. p. palm., II, 385. קהילי, p. p. palm., II, 385. קילון, Palm., I, 300. קירמא, palm., III, 137. קיביף, hébr., III, 203.

אקיביף, nab, 1I, 248.

אקיביף (= אניבו), aram., III, 103.

אפייף (= אניבו), aram., III, 103.

אפייף, n. p. palm., II, 384, 383.

אייף, mois, palm., II, 6, 202.

אקיבירא (?), n. p. néopun., III, 342.

אערא (corrigez אשביף), n. p. néopun., III, 342, 338.

אייף, n. p. nab., II. 243 n. 3; III, 76.

אייף, neopun., III, 311.

אייף, n. p. phén., III, 7.

שייף, III, 437, 216.

איין, ווו, 426.

איין, palm., II, 372 n. 4: III, 108.

#### 7

באס. n. p. néop., III, 339. בק, titre, ph., nab., Ill, 1 sqq. רב הרש, pbén., III, 3 n. 1. רב כהן, כהנם, phén., III, 3, 17. רב ביאת, phén., II, 295; Ill, 3 n. 1, 17. רב הביזרה, phéu., III, 23. רב משריתא, nabat., II, 379. רב כפרם, phén., III, 3 n. 1. רב עבר, phén., III, 3 n. 4. XZ7 (?), amé, nab., II, 224. . רבאר, n. p. nab., I!, 221 sqq., 232. תבותי, n. p. palm.. III, 173. רבעתא, lit, nab., I, 34. רבת, n. l. hebr., l, 161. תבת, n. p. palm., II, 126. הבת, phén., III, 6. אחבה. amée, aram., I, 160. רגבאל (?), n. p. palm., III, 172 n. 4. ובגר, n. p. nab., III, 172 n. 4. 827. n. p. palm , I, 60. 557, hébr., III, 315 n. 3. רהילת (?), n. p. nabat. (?), III, 45 n. 2. בהד, palm., III, 51, 55, 157 n. 4.

רהביי גד, nab., III, 76, 80. רהום בידינא, palm , II, 375 n. 4. III, 435 n. i. רהם עבוה, nabat., II, 184, 230, 375. רהמא, palm. (?), III, 476. рпт (?), palm., III, 157 п. 4. רבוות, (plur.), bebr., III, 6. רביו, n. p. palm., III, 173. ףכת (?), palm., III, 157 n. 4. רכתיקא, n. p. néop., III, 332 n. t. תנית, n. p. hebr., I, 120. רני, n. p. palm., I, 120. אחס, n. p. palm., I, 420. NET (?), palm., III, 471. רצה, div., palm., Ill, 165. רצק (?), palm., III, 157 n. 4. Tp7, aram., I, 94. קשר, div., phén.. I, 176, 268 n. 1. תהיית, phen., I, 178. רשף אלהיתם, phén., I, 178. רשף הין, div., phén., I, 179; III, 2.

#### v

ש, pron., phén., III, 308.
אבש. ח. p. palm., III, 463.
אבש. ח. p. nab., II, 42.
אבש., n. p. nab., II, 42.
אבש., n. p. palm., III, 463.
אבש., n. p. palm., III, 463.
אבש., n. p. palm., III, 463.
אבידי (?), n. p. néop., III, 343.
אבידי (?), n. p. néop., III, 343.
אבידי (?), n. p. pehlvi, II, 33.
אבידי (?), n. p. pehlvi, II, 33.
אבידי (?), n. p. palm., III, 431.
אבידי (п. p. aram., III, 493.
אבידי (п. p. nab., I, 56.
אבידי (п. l. hébr., I, 402.
אבידי (п. l. hébr., I, 403.
אבידי (п. l. syr., III, 237.

שלי, n. p. nab., II, 381. שלך, pbėn., I, 165; III. 98. שלם, phén., II. 29 n. 2. שלמא, n. p. palm., III, 54. שלבון, div., pbėn., IlI, 1. שלמן, n. p. nabat., I, 63. שבאל, phén., I, 89; III, 50, n. 4. תמאת, néop., III. 341. שבורת הבוזרת néop., III, 23. בם , n. p. hébr., H, 23. םמש, néop., 111, 335 n. 2. נים נים, néopun., III, 24. שמעא, n. p. ph., III, 2. שבועון, n. p. palm., II, 476. שמר, talmud., II, 227 n. 1. שמורא, n. on définition d'un mois (?) nab., II, 227. חרת, pun., III, 12 n. i. שנין, שנין, dents, bébr., III, 104. שנא, nab., II, 133. שט, deux, phen., III, 3, 4. שבורבן, n. p. aram., III, 106 n. 2. שנת (v. : חש), années, et non année, ph., II, 388 sqq. שעבר, talmud., Ill, 3 n. 2. שעדו, n. p. palm., II, 387... שעה, hebr., II, 46. שנלדיא (?), n. p. neop., III, 343. חשש, pun. et hébr., III, 25, 27. DEW, fonct. et n. p., pb., III, 2, 10, 14. DETW, n. p. ph., III, 2. שקילת, n. p. nab., I, 64; Ii, 376, 38i. שקל, poids, aram., I, 143 sqq. שקלא, *impôt*, syr., I, 155 n. 2. אברש, talın., II, 48. אַרְבּשׁ, palm., III, 48. שר העיר, hébr., I, 36. שריכו, n. p. palm., il, 126. שרש, n. p. aram., III, 193. חש, année, différent de אש, années, phén., 11, 388 sqq.

שתעת, néo-pun., II:, 325, 327. 338. שתע, hébr., III, 327.

#### 

ת, terminaison des n. p. masc. en nab., 1, 56.
בוסים הידר, n. p. nab., II, 82.
החם גזר, hébr., III, 418. 120.
היבול, n. p. palm., II, 82.
בון, n. p. palm., II, 137.
היבוא, n. p. palm., I, 130; II, 176.
בון, n. p. palm., III, 196 n. 2.
בון, n. p. palm., I, 430; III, 164, 249.

## INDEX DES PRINCIPAUX NOMS ET MOTS ARABES

١

n. p., 11, 40. ادر, n. p., III, 303. .4، 111, ادهم ارىد, n. l., l, 320. n. l., I, 368. n. I., I, 177, 268 n. 1 ارسوق n. I., II, 142. n. l., III, 257, 258. n. l., III, 257, 258. n I, I, 162 اسدم اشعباً , 1, 341. اصل, 11, 130. اطم يا, u. l., III, 235. (plante). 11, 23. gite d'étape). III, 259. (dieu), II, 247 sqq. (victoire), I, 263, n. 2.

, III, 172 برغش

برعوث البريج الابر البريج البريج المبار البريج البريج البريج البريخ البرية الب

ت

رس بادرس , n. p., II, 49 n. 1. رقدون من بدون مندورة , n. p., II, 48, 49. بندورة , n. p., II, 50. بندوس , n. p., II, 49 n. 1. (plante), I, 369. رمس , III, 405 بندوس , n. i.t. III, 161. Œ.

C

خ

الله, 111, 180.

انخان الخرورة , 111, 250. المخرورة , 11, 11, 1201. المخرج , استخراج , 11, 316. المخرج , 1, 466. المخلص , 1, 11, 179. المخرج , 1, 398. المخرج , 1, 306, 307.

د

•

ذال ، HI, 8, n. 3. الا, 107. درية ، III, 107. الا, 272.

ر

الدارة ،n. I., II, 404; cf. الرادة ،n. I., II, 404; cf. الس الحسى ،n. I., I, 387. رأس الحسى ،n. p., I, 161. ،رزق ،r. p., I, 160.

رضوان , n. p., III, 165. رعوشة , n. p., I, 160. رعوة , n. p., I, 160. الرقيم , n. I., III, 293. روح , I, 219 sqq. بروضة , II, 129. رية , n. p., I, 160, 161; cf.

;

راد. , III, 105. براد. , 1, 299 برخی, n. p., 1, 160, 161. برخی , III, 48. برخنغیر , n. l., III, 253. برخنغیر , n. p. et n. l., III, 234. بردها , n. p., 1, 160. بردها , n. l., I, 394. برادیره الروبره , n. l., I, 163.

, 4

ش

مُجِرة, III, 96. مَّجَرة, I, 132. مُرّش, II, 406 n. 2. مُنْ (mot turco-persan), III, 406. مشخانة (مني), n. p., I, 341. نون), n. l., I, 326. الشوبال n. l., III, 131.

ص

سفاة , n. l., II, 80. الصفرة , n. l., II, 182 n. 2, 183. منعة , III, 288. مهوة , II, 429, 372. مهونة , II, 454.

#### ض

. II. 363 ضریح . II. 129 ضریح

### L

طم, I, 61. طمرة, n. l., I, 309. طبّه الاسم, n. l. et n. de plante, 11, 22.

# ع

 مُرُو, n. p., II, 214. عرو, n. p., II, 213. بعرو, n. p., I, 341. ميسى, n. l., I, 343. بعن البقر, n. l., I, 363.

# غ

غرفة, 1. 81. غرة, n. l., I, 163. غرة, n. l., I, 163.

#### ف

## ق

قارا , n. l.. III, 256. قاهر (كفر), n. l., III, 253. قاووس , n. l., I, 163, 394. قابد , II, 144. قبر , l. 103. قبر , n. l., I, 386. قرعون , n. l., III, 252. بن الخوبن الخوبن , n. I., III, 285 n. 2. القفزة , n. I., I, 340. القفزة , n. I., III, 183; v. فتلس et مقنس et مقنس et مقنس n. I., III, 258. القلوس قمران , n. I., I. 160. قمران , III, 104. قطار , قنطار قلم III, 104. قنطار قال , 1, 270.

### 5

ركر آيا. بركور آيا. بركر آيا. بركور آي

#### Ì,

اللاوية, n. l., I, 329. الاويين, n. l., I, 329. البان, II, 69. البنى (myth.), II, 69. البنى (plante), II, 22.

#### ٢

ماحوز ببنی , n. I , III, 242. n. I., II, 13 n. 3. مأذنة , III, 9 n. 1.

alala (corr. : alala). 11, 144. المله n. 1. II, 145. مبذر III, 296 n. 4. n p., III, 250. n. 1, 1, 379. n. l., I, 379. بابا معدل يابا n. l., 1, 374. n. l., 111, 98. n. I., III, 257. آر, I, 350. . 1, 396 مسجد النصر , p., p., 11, 213. . 116, 116 مطواح ، المطهرة بالمطهرة المطهرة . n. I., II, 158, 404, مطروليات . 11. 313 يا , مغر مكتر ، 11. ا., 111, 323. مكر مة ، 11, 314. أحلم, ا, 247. عرر, III, 296 n. 4. منجنيفات, 11, 144. ، II, 314 منورة المنية n. l., III, 249. , III, 9 n. 1. موازين ال منزان 111, 20. . I, 284.

ن

A

آ. هايي, n. p., I, 55. هرمن n. I., II, 405. n. p., III, 291. n. I., II, 194.

و

n. I., III, 253. n. I., II, 178. الوعيرة

ی

ياسوف, n. l., 1, 333. n. p , I, 341 n. 3. n. p., II, 188, 299 sqq.; III, 347. نية ، v. ألينة, n. l., II, 150; v. ألينة.

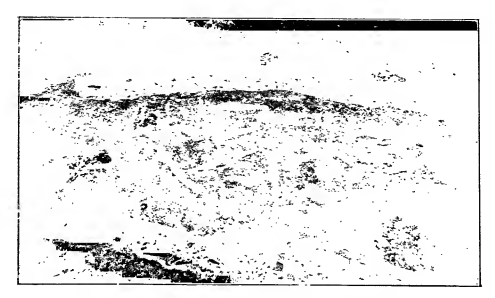
Angers. - Imp orientale A. Burdin et Co.



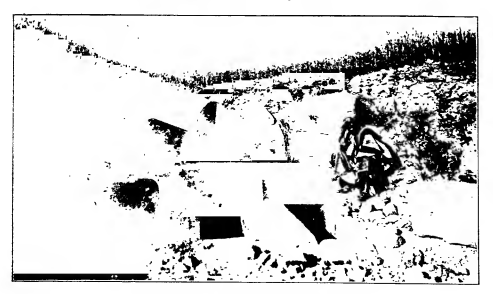




Nº 1. - Vue de Tell Djezer.



No 2. — Vue de l'inscription E.

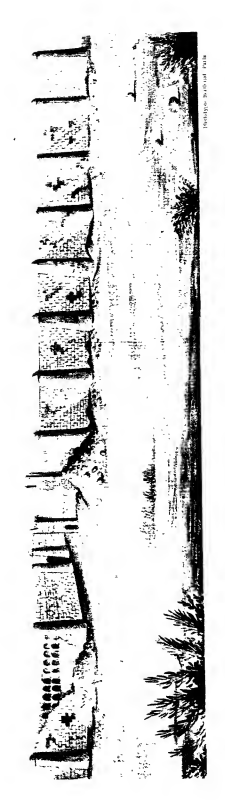


 $N^{\mathfrak o}$  3. — Vue d'un ancien sépulcre à 'Amouâs.



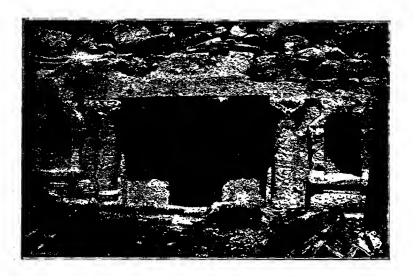


A. Inscription au nons du calife Hichâm (an 110 de l'Hègire). B. C. Lychnari m à inscription confique (dessus et dessoas).

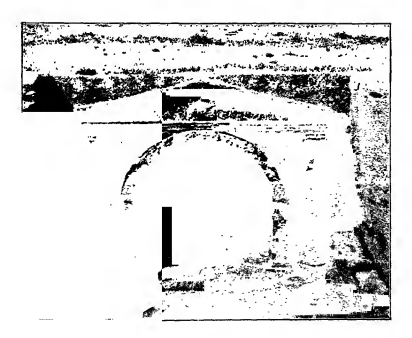


VUF DIS FAÇADFS ORIFNTALES DES \*\* GUESSOUR-ER-ÈKHÉWÈIN \*\*
(D'après un dessin au layis mèdit de Rousseau).

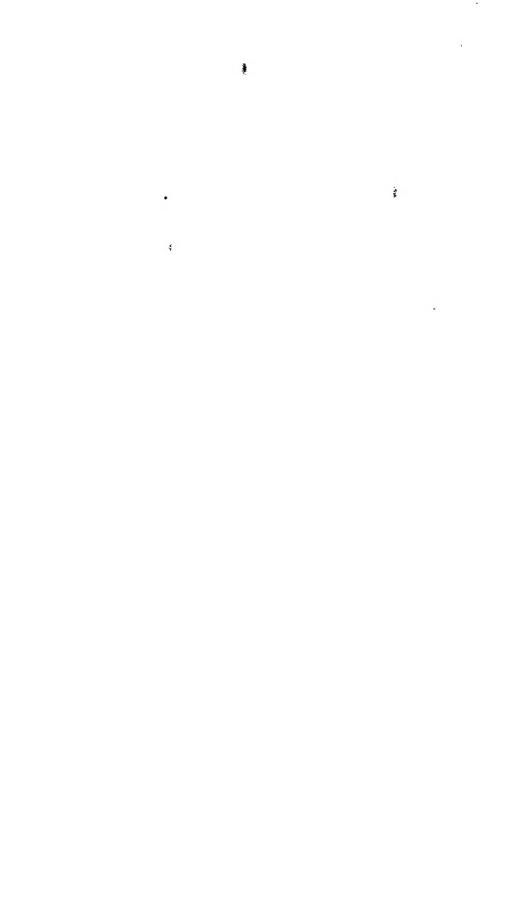




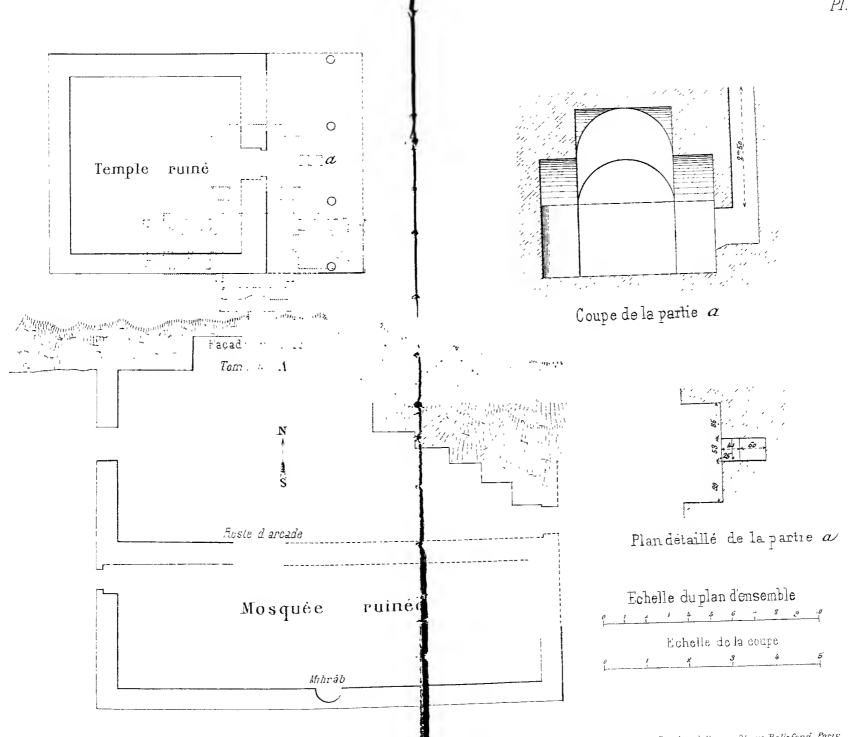
El-Kahf. — Façade du tombeau A.



El-Kahf. — Façade du tombeau B. (D'après des photographies du professeur Brūnnow.)

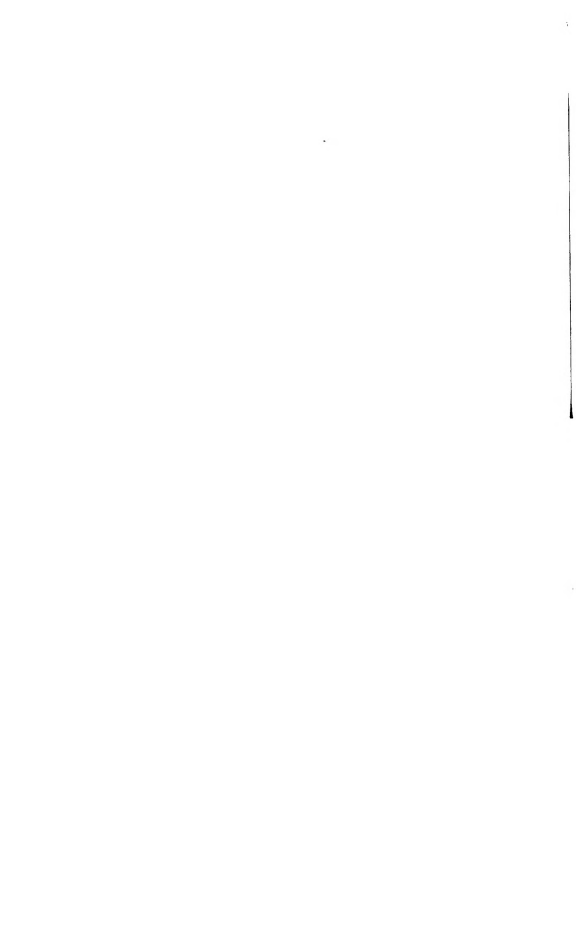


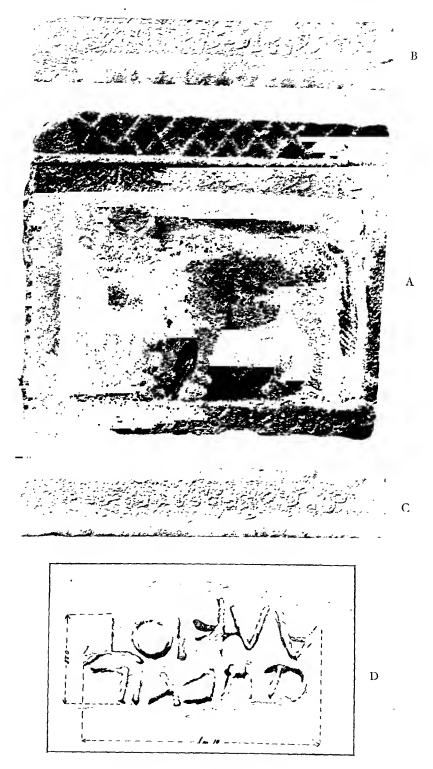
| • |  |  |
|---|--|--|
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |



El-Kahf. Plan et Coupe partielle du Tombeau A d'après les levés de M le Rof Brunnow

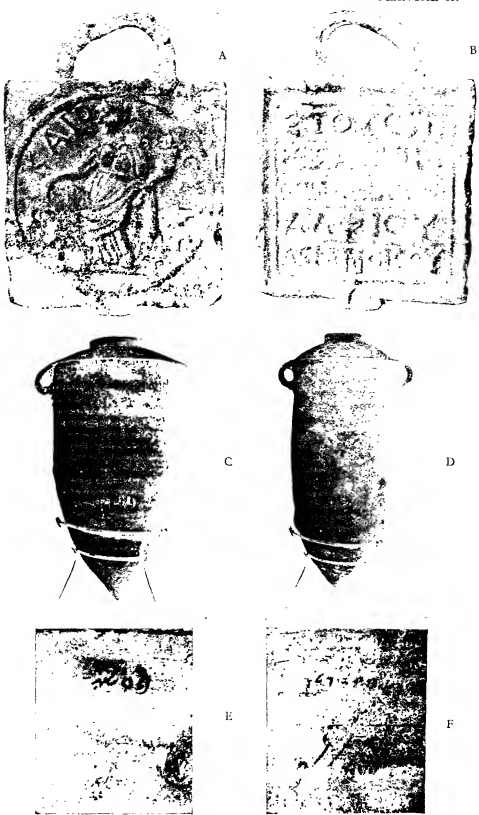
Imp Berthaud Frores 31 rue Bellefond Paris



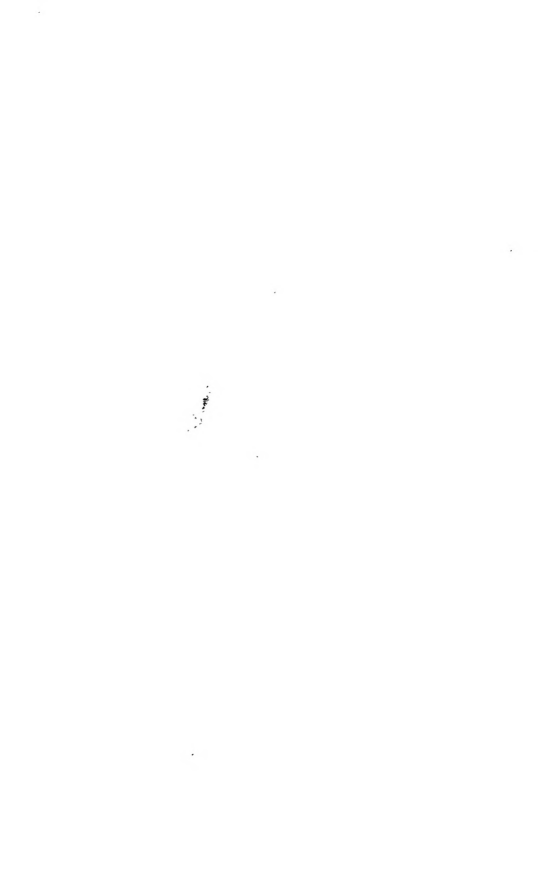


Autel nabatéen — Inscription de Gezer.





Poids en plomb. — Jarres phéniciennes.





Archaeological Library,

20663

Call No. 9/3:5/C/e

Author-Clermant-Gauneau

Title-Recueil D'Archerlogie
Conentale. No. 3.